Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria, vol. 33, nim. 2, 2025, pp. 24-48.

Xipeme y Tototectin. Las
escaramuzas de los portadores
de pieles en tlacaxipehualiztli.

Alejandro Diaz-Barriga Cuevas.

Cita:
Alejandro Diaz-Barriga Cuevas (2025). Xipeme y Tototectin. Las
escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli. Memoria
Americana. Cuadernos de Etnohistoria, 33 (2), 24-48.

Direcciéon estable: https://www.aacademica.org/alejandro.diaz.barriga/16

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pv9e/zNa

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons.
@ Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/alejandro.diaz.barriga/16
https://n2t.net/ark:/13683/pv9e/zNa
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)
Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24'48]

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas

Palabras clave

batallas rituales
desollamiento
Xipe Totec

tiza y zacate

Keywords

ritual battles

flaying

Xipe Totec

chalk and zacate grass

de los portadores de pieles
en tlacaxipehualiztli

6 Alejandro Diaz-Barriga Cuevas”

Fecha de recepcidn: 7 de agosto de 2025. Fecha de aceptacion: 4 de diciembre de 2025

Resumen

Entre los mexica del Altiplano central mesoamericano existieron distintas con-
frontaciones violentas donde bandos opuestos se enfrentaban con el propdsito
de lesionar o aprehender a sus adversarios. Estas practicas, identificadas como
“batallas o escaramuzas rituales”, se realizaban en al menos ocho fiestas veinte-
nales. Una de las mas significativas ocurria en tlacaxipehualiztli, festividad dedi-
cada a Xipe Totec, donde el desollamiento y uso de pieles humanas constituia
el elemento central. Los participantes, xipeme (guerreros) y tototectin (enfermos
que habian hecho votos), portaban pieles de sacrificados y se enfrentaban en
una batalla que transformaba la ciudad en un campo ceremonial. La confron-
tacion iniciaba al amanecer, tras exhibirse los participantes sobre el zacate y la
tiza elementos simbolicos que representaban la tierra y el sol respectivamente.
Los veinte dias posteriores incluian visitas domiciliarias para recolectar bienes
y enfrentamientos esporadicos entre portadores de pieles, culminando con el
entierro ritual de estas en el templo de Yopico.

Xipeme and Tototectin. The skirmishes of skin bearers in
tlacaxipehualiztli

Abstract

Among the Mexica of the Mesoamerican central highlands several violent
confrontations took place, where opposing groups faced each other aiming
to injure or capturing their adversaries. These practices, identified as “ritual
battles or skirmishes,” were performed in at least eight veintenas. One of the
most significant occurred during tlacaxipehualiztli, festivity dedicated to Xipe
Totec, where flaying and the use of human skins constituted the central ele-
ment. The participants, xipeme (warriors) and fototectin (sick people who had

" Posdoctorante SECIHTI, Instituto de Investigaciones Histdricas, Universidad Nacional Auténoma de México
(UNAM), Ciudad de México, México. E-mail: alejandro.diazb@historicas.unam.mx; ORCID https://orcid.org/oooo-
0001-9724-5618.



Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

made vows), wore the skins of sacrificed victims and engaged in a battle that
transformed the city into a ceremonial field. The confrontation began at dawn,
after the participants displayed themselves on zacate grass and chalk symbolic
elements that represented earth and sun respectively. The following twenty
days included house visits to collect goods and sporadic confrontations bet-
ween skin bearers, culminating with the ritual burial of the skins in the temple
of Yopico.

Xipeme e Tototectin. As escaramucas dos portadores de peles
em tlacaxipehualiztli

Resumo

Entre os mexicas do Altiplano central mesoamericano realizavam-se distintas
formas de confrontos violentos onde grupos opostos se enfrentavam com o pro-
posito de ferir ou capturar seus adversarios. Estas praticas, identificadas como
“batalhas ou escaramucgas rituais”, eram realizadas em pelo menos oito festas
veintenas. Uma das mais significativas ocorria em tlacaxipehualiztli, festividade
dedicada a Xipe Totec, onde o esfolamento e uso de peles humanas constituia o
elemento central. Os participantes, divididos em xipeme (guerreiros) e tototectin
(enfermos que haviam feito votos), portavam peles de sacrificados e se enfren-
tavam numa batalha que transformava a cidade em um campo cerimonial. O
confronto iniciava ao amanhecer, apds os participantes se exibirem sobre o
capim zacate e o giz elementos simbolicos que representavam a terra e o sol
respectivamente. Os vinte dias posteriores incluiam visitas domiciliares para
coletar bens e confrontos esporadicos entre portadores de peles, culminando
com o enterro ritual destas no templo de Yopico.

Introduccion

El estudio de las practicas rituales mesoamericanas revela una intrincada e
interesante red de significados simbdlicos en donde la violencia ritual' era
parte fundamental del lenguaje sagrado, mediante el que se articulaban las
relaciones entre los humanos y las deidades, el orden césmico y también el
social. Entre estas manifestaciones rituales, las escaramuzas o batallas rituales?
ocuparon un lugar importante dentro de las fiestas calendaricas de los pueblos
nahuas del Posclasico tardio, particularmente entre los mexicas del Altiplano
central mesoamericano.

El calendario ritual mexica estaba estructurado en torno a las fiestas veinte-
nales o cecempohualli, consistentes en un sistema de dieciocho periodos de
veinte dias cada uno que, junto con los cinco dias “sin cuanta” o nemontemsi,
completaban el ciclo solar de 365 dias o xiuhpohualli (Graulich, 1999; Cano y
Torres, 2009: 43-52; Diaz-Barriga, 2009: 183-192, entre muchos otros). Cada
veintena estaba dedicada a deidades especificas y se caracterizaba por com-
plejos rituales que involucraban procesiones, danzas, cantos, ayunos, autosa-
crificios y, de manera prominente, sacrificios humanos (Graulich, 1999). Estas
celebraciones no solo marcaban el paso del tiempo agricola y astronémico sino
que constituian momentos especificos para la renovacion del pacto entre los
dioses y los seres humanos, asegurando de esta forma el mantenimiento del
orden cosmico y social. Dentro de este ciclo ceremonial, al menos en cinco

ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Palavras-chave

batalhas rituais
esfolamento

Xipe Totec

giz e capim zacate

1. El concepto de violencia ritual en
el contexto mesoamericano ha sido
tradicionalmente utilizado para
aludir a la guerra y el sacrificio;
sin embargo no es exclusivo a
estos tdpicos pues incluye también
otras practicas rituales, como las
batallas o escaramuzas, algunos
tipos de danzas, los autoflagelos, el
autosacrificio, entre otros. En este
sentido, debe entenderse como una
manifestacion en la cual los actos
y las expresiones se relacionan
con la manifestacion de violencia,
entendida esta ultima como una
accién encaminada a generar dafio,
dolor (al respecto véase: Baudez,
2009: 269-290) y/o humillacién
a la entidad o ser sobre la que se
ejecutaba, la cual era legitimada
por sus autores y se encontraba
sustentada en la tradicién o en las
préacticas culturales precedentes.
Eraen siunaformade comunicacion
o un lenguaje que, como menciona
Aijmer (2000: 8), daba forma y
significado a las instituciones
(véase también Abbink, 2001: 129).
(Continta en pdgina 44).

2. “Batalla ritual”, como su nombre
lo expresa, es la “ritualizacién de
la violencia en forma de combate”
(Stewart, 2009); no obstante, en el
contexto mesoamericano algunos
actos, como las “guerras floridas”,
se pueden considerar también
como una forma especifica de
batalla ritual. Para los fines del
presente articulo se entiende como
la confrontacién entre dos grupos
antagonistas, compuestos la
mayoria de las veces por miembros
de una misma comunidad vy
cuya funcionalidad variaba con
respecto a la festividad en la que
se realizaban (Diaz-Barriga, 2021:
8-10).




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

3. Quizds los Unicos estudios en
que algunas fueron abordadas
son los de: Lépez Austin (1967),
Duverger (1978), Vié-Wohrer (1999-
2000) y Brylak (2011, 2015), dado
que en su inmensa mayoria fueron
consideradas “juegos”,

4. Sobre esta propuesta de
traduccién ver Baudez (2013: 283)

5. Conviene aclarar que la seleccién
de estas fuentes no responde a una
busqueda selectiva de evidencias
que  sustenten  una  vision
predeterminada del ritual. Tras
afios de investigacion exhaustiva en
una amplia gama de documentos
prehispanicos y coloniales estas
son las fuentes que contienen
informacion especifica sobre las
escaramuzas rituales. De la misma
forma, cabe mencionar que las
imdgenes incluidas en el presente
articulo corresponden a las tnicas
representaciones iconogréficas
conocidas, presentes en cddices,
de estos actos rituales, y su
inclusion responde estrictamente
a criterios documentales. Aunque
reconozco plenamente los sesgos
y mediaciones presentes en toda
documentacién colonial considero
que adoptar una postura de
escepticismo radical que reduce
estos textos a ‘meras invenciones’
nos privaria de herramientas
valiosas para aproximarnos al
pasado mesoamericano. El desafio
metodoldgico no consiste en
descartar estas fuentes sino en
desarrollar lecturas criticas que
reconozcan sus limitaciones sin
negar su potencial informativo. Para
una discusién mds amplia sobre
estos aspectos metodoldgicos,
véase Diaz-Barriga (2021: 30-50).

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

veintenas, se realizaban batallas o escaramuzas rituales las cuales han sido
poco estudiadas,® en gran medida debido a que en las fuentes documentales
existen pocos registros que den cuenta de ellas. No obstante, se pueden rastrear
posibles evidencias arqueoldgicas de este tipo de acciones desde periodos
antiguos (Orr, 1997; Taube y Zender, 2009; Baudez, 2011, 2012, 2013; Taube,
2018; Diaz-Barriga, 2021: 265-295) en las que, en ocasiones, se encuentra la
presencia de desollados. Ademas atin en la actualidad se siguen practicando
en regiones como el actual estado de Guerrero, (Villela, 1990: 2-9; Diaz, 2003;
Goémez, 2007: 14-19, entre otros), evidenciando con ello que este tipo de mani-
festaciones rituales mantienen una importancia clave dentro de la ritualidad
mesoamericana que aiin requiere ser investigada.

El presente trabajo se centra en el analisis de una de las confrontaciones rituales
mas significativas y complejas del ciclo ceremonial mexica: las escaramuzas
de los portadores de pieles humanas durante la veintena de tlacaxipehualiztli,
festividad dedicada al dios Xipe Totec: “Nuestro sefior el desollador”.* Esta
celebracion, destacada por la magnitud de sus sacrificios humanos y por el
uso ritual de las pieles de los sacrificados, presenta elementos interesantes
que permiten observar aspectos importantes para comprender un poco mas
los aspectos propios de este tipo de actos y sus implicaciones dentro de la
cosmovision nahua, asi como sus conexiones entre guerra, sacrificio, regene-
racién y poder.

Este articulo deriva de mi tesis doctoral (Diaz-Barriga, 2021) y se inscribe en
una serie de trabajos (Diaz-Barriga, 2024 y 2025) que buscan analizar siste-
maticamente las diversas manifestaciones de este tipo de actos rituales en
el calendario mexica y hacer accesibles estos conocimientos a una audiencia
mas amplia.

Aunado a lo anterior, se pretende aqui dar cuenta de los aspectos mas impor-
tantes dentro de estas confrontaciones rituales, donde dos grupos antagénicos
-los xipeme y los tototectin- se enfrentaban portando las pieles de los sacrificados
transformando el espacio urbano de Tenochtitlan en un escenario bélico. A
través del analisis detallado de las fuentes coloniales, principalmente los tex-
tos sahaguntinos y la obra de fray Diego Duran, se examinaran los elementos
constitutivos de estas escaramuzas: los participantes y sus motivaciones, los
espacios rituales, los objetos simbolicos empleados, y las implicaciones sociales
y cosmoldgicas de estos enfrentamientos.’

Un aspecto particularmente relevante de este estudio es la exploracién de la
transformacién ontoldgica que experimentaban los portadores de pieles, quie-
nes al vestir los despojos de los sacrificados no solo representaban al dios Xipe
Totec sino que encarnaban la tensién fundamental entre identidad y alteridad,
entre la vida y la muerte, entre el guerrero victorioso y el enemigo vencido.
Esta dualidad, caracteristica del pensamiento mesoamericano, se manifestaba
también en los elementos simbdlicos empleados durante las escaramuzas -el
zacate y la tiza- que remitian a las oposiciones fundamentales del cosmos
nahua: lo terrestre y lo solar, lo femenino y lo masculino, lo frio y lo caliente.

Asimismo, se abordara la posible continuidad historica de estas practicas ras-
treando sus antecedentes iconograficos desde el periodo Clasico Tardio en
sitios como Cerro de la Campana, Monte Alban y Teotihuacan, lo que sugiere
una amplia distribucién geografica y temporal de la asociacion entre desolla-
miento y confrontacion ritual. Esta perspectiva diacrénica permitira situar las
escaramuzas de tlacaxipehualiztli dentro de una tradiciéon mesoamericana mas



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

amplia, al tiempo que se identifican las particularidades y transformaciones
que estas practicas experimentaron entre los mexicas.

Finalmente, como se ha mencionado, este estudio busca contribuir a la com-
prension mas profunda de las llamadas “batallas rituales” mesoamericanas,
demostrando que lejos de ser simples representaciones teatrales o “juegos”,
como han sido vistas desde los propios cronistas coloniales, integraban mul-
tiples aspectos propios de la cosmovision mesoamericana.

La utilizacion de las pieles humanas dentro del contexto de las
batallas rituales

Los antiguos nahuas realizaban al menos ocho escaramuzas rituales,® efec-
tuadas en las veintenas de hueytozoztli, panquetzaliztli-atemoztli, ochpaniztli,
tlacaxipehualiztli y tititl, resultando solo dos de ellas con elementos claramente
ltdicos, en contraste de la mayoria que eran verdaderas confrontaciones vio-
lentas en las que, en ocasiones, podria haber heridos o muertos (Diaz-Barriga,
2021, 2024 y 2025).

Ahora bien, quizas uno de los elementos mas interesantes y llamativos en
cuanto a éstas es la relaciéon que mantenian con la utilizacién de las pieles
de los desollados, aspecto que ha sido reportado desde, al menos, el periodo
Clasico. Al respecto, Claude-Frangois Baudez referia que:

A partir del Clasico Tardio, en la iconografia de Cerro de la Campana y de las
estatuas-efigie de Oaxaca se asocian la batalla ritual y el desollamiento. En
el curso de los siglos que precedieron a la conquista, el combate amanado o
sacrificio gladiatorio prosigue con el desollamiento de la victima y el uso de
la piel como vestimenta (Baudez, 2012: 24).

Lo anterior se basa en la existencia de varias figurillas en las que se retrata-
ron a diversos personajes llevando las pieles de los desollados, los mismos
que tradicionalmente han sido denominados como xipes, de quienes en afios
recientes se ha propuesto que se trataba de combatientes de batallas rituales
(Taube y Zender, 2009: 161-220; Taube, 2018), lo que conllevaria a considerar
la antigiiedad de este tipo de practicas y cuestionarse sobre la continuidad
de las mismas, asi como sobre la relacidén existente entre el desollamiento
y las escaramuzas. Las posibles evidencias que asocian ambas practicas se
encuentran, ademas de en aspectos propios de la iconografia del Cerro de la
Campana, en la tumba 5 de Huijazoo o Suchiquiltonco, en Monte Alban, El
Baul, Bilbao y Teotihuacan, (Diaz-Barriga, 2021: 265-295), lo que sugiere una
amplia distribucién geografica y temporal para estas practicas rituales.

Centrandonos inicamente en los nahuas del Posclasico tardio, se debe mencio-
nar que el desollamiento tenia un papel fundamental en dos de las principales
fiestas veintenales en las que se realizaban las batallas rituales, en donde se
encontraba relacionado con el aspecto bélico. De tal manera que era precisa-
mente en las veintenas de tlacaxipehualiztli y ochpaniztli, festividades realizadas
en honra a los dioses Xipe Totec y Toci-Tlazolteotl, en las que se llevaban a
cabo grandes escaramuzas, y el desollamiento y la utilizacion de las pieles por
parte de los participantes eran una de las caracteristicas de mayor importancia.

Al respecto, no cabe duda de que la mayor cantidad de referencias registradas
en torno a la utilizacién de las pieles se encuentran en las descripciones de los

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

6. No se puede descartar que
pudo haber una cantidad mayor;
sin embargo, en las fuentes
documentales no existen muchos
datos que permitan demostrarlo.
Durante  mis investigaciones
di cuenta de siete de ellas,
posteriormente tras una nueva
lectura sobre los documentos
y el andlisis del trabajo de la
investigadora  Elena  Mazzetto
(2012) he podido constatar que en
realidad -al parecer- son en efecto
ocho, al respecto consultar Diaz-
Barriga (2024).




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

7. Més alla de los planteamientos
originales de Eduard Seler (1988:
128 y ss) quien asociaba los rituales
de dicha veintena con la renovacién
de la vegetacién primaveral y la
preparacion de la siembra.

8. Es importante sefialar que
este ritual no era exclusivo de
los grupos nahuas y se tienen
registros que permiten demostrar
su practica en diversas regiones
mesoamericanas. Por ejemplo, se
le encuentra pintado en, al menos,
dos cddices procedentes de la
region mixteca: el Cédice Alfonso
Caso Becker | ([c. siglo XIII] 1996:
lam. 36. 9) y el Cddice Nuttall ([c.
siglo XV]1992: f. 83r.). Con respecto
a la representacion de este en
ambos documentos, Hermann
Lejarazu (2006: 100) refiere que
se trata del sacrificio del sefior 10
Perro, sobrino de 8 Venado, Garra
de jaguar, quien por linea materna
se encontraba relacionado con el
linaje del dios Xipe, razén por la
cual tuvo una muerte asociada a la
deidad.

9. El mito en cuestién refiere que
en un dia 1 pedernal nacieron
dichos personajes de la diosa
Iztac  Chalchiuhtlicue,  quien
posteriormente dio a luz a otros
cinco. El sol ordena a los primeros
que deben alimentarlo a él y a
la tierra, su madre, para lo cual
les otorga flechas especiales; sin
embargo, éstos ignoran la voluntad
del astro y prefieren divertirse,
flechando aves, emborracharse y
acostarse con mujeres; ante esto
el sol decide destruirlos pidiendo a
los otros cinco, aquellos que habian
nacido tiempo después, que les
dieran muerte (Leyenda de los soles,
[c. 1561] 2011: 185-187).

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

rituales realizados en la veintena de tlacaxipehualiztli, en la que tenian lugar
diversos actos ampliamente relacionados con la guerra, entre otros elementos
(Gonzalez Gonzalez, 2011), siendo ademas en la que se efectuaban una mayor
cantidad de sacrificios humanos, tal como reflejan los escritos de fray Diego
Duran quién describia que en esos tiempos se mataban mas hombres que en
las otras veintenas (Duran, [1581] 2006, I: 96).

La fiesta en cuestion tenia un marcado papel bélico,” algo ampliamente resal-
tado por los tenochcas quienes mediante los actos rituales elaborados en la
veintena, en especifico con el tlahuahuanaliztli “el acto de raer, o de rayar algu-
na cosa” (Molina, [c. 1571] 2004: f. 144r), mejor conocido como el sacrificio
gladiatorio, demostraban ante los demas pueblos su hegemonia y opulencia.®

El ritual consistia en el enfrentamiento entre un guerrero cautivo, quien por su
valentia se hubiese destacado en la guerra, contra cuatro o cinco combatientes
tenochcas en una evidente desigualdad, motivo por el cual se le puede consi-
derar, siguiendo a Baudez (2011: 20-29), como una batalla amafnada. Al cautivo
que habria de morir se le amarraba al temalacatl y se le daban cuatro esferas
de madera de pino, denominadas como ocotzontetl, un chimalli (escudo) y una
macana -que en lugar de filos de obsidiana llevaba plumas adosadas- con lo
que se defendia de cuatro guerreros tenochca, quienes iban armados con sus
macuahuit] (espada con filos de obsidiana); en el caso de derrotarlos enfrentaba
también a un quinto hombre que era zurdo. Al concluir el combate, cuando
el cautivo era derrotado, se le recostaba sobre el temalacatl (piedra redonda
utilizada para las inmolaciones) y era sacrificado mediante la extraccion del
corazén (Sahagun, [1577] 2002: 182-183).

Es importante sefialar que Michel Graulich (1999: 300) demostro, en térmi-
nos generales, que la veintena de tlacaxipehualiztli se encontraba directamente
relacionada con la guerra y con el nacimiento del Quinto sol; el mencionado
investigador dio cuenta de que el ritual del tlahuahuanaliztli rememoraba y
recreaba el mito registrado en la Leyenda de los Soles, donde se narra la lucha
entre los 400 mimixcoa que habian sido creados para alimentar al sol y a la
tierra y sus cinco hermanos.’

Ahora bien, por lo que se puede inferir a partir de la lectura de los datos
registrados por los informantes de Sahagtn, los festejos en honra de Xipe
Totec se iniciaban la noche anterior a la celebracién del sacrificio gladiatorio y
mediante rituales preparativos a los que eran expuestos los cautivos que iban
a morir, a quienes se les quitaba el cabello de la coronilla y se les hacia velar
toda la noche frente a un fogén (Sahagun, [1577] 2002: 180). Lo anterior era
evidentemente parte de un ritual de paso mediante el cual se transformaba
el caracter o esencia de los individuos que habrian de morir. Es importante
hacer mencién que ya durante la veintena anterior, en atlcahualo, se realiza-
ban actos relacionados con la fiesta, tal como una especie de simulacro del
tlahuahuanaliztli en el que se simulaban los sacrificios que se realizarian dias
posteriores y se fingia la extraccién del corazén, utilizando para ello en lugar
de un cuchillo de pedernal una especie de tortillas denominadas yopitlaxcalli o
tortilla de Yopi (Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 45; Broda, 1970: 202; Gonzalez
Gonzalez, 2011: 256).



Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

Los portadores de las pieles: los xipeme y tototectin

Es importante sefialar que desde el inicio de los rituales preparativos arriba
expuestos los cautivos que habrian de ser sacrificados eran denominados xiperme
y tototectin, el primer término, segtn fray Bernardino de Sahagun, queria decir
“desollados” y el segundo “muertos a honra del dios Totec” (Sahagtn, [1577]
2002: 180). Tal parece que estos calificativos se aplicaban o eran especificos a las
pieles, ya que después de muertos los cautivos tanto su cuerpo como su cora-
zo6n adquirian otro nombre -como se vera mas adelante-. Ademas, es menester
afnadir que en ochpaniztli un portador de la piel e imagen o ixiptla de la diosa
Toci, el Teccizcuacuilli, sacrificaba a cuatro cautivos cuyos cuerpos también
eran desollados y las pieles vestidas por los sacerdotes de Chicomecoatl, a los
que llamaban precisamente tototectin. Sobre este punto Johansson (2022: 463)
propone que la divinidad del dios se dividia en dos, los xipeme representantes
de la deidad y los tototectin (nuestros sefiores cortados) representantes de los
desollados, aspecto que aunque sugerente me parece que, en ambos casos, se
trataba de las mismas representaciones como se vera a continuacion.

Asi los hombres que vestian las pieles en tlacaxipehualiztli recibirian precisa-
mente estos nombres, ya que ellos serian representantes o imagenes ixiptla del
dios Xipe Totec. En si, uno de los aspectos fundamentales para comprender las
escaramuzas de tlacaxipehualiztli es reconocer que los portadores de pieles se
convertian en estos seres, a través de un proceso de transformacion ontolégica.
Como sefiala Alfredo Lépez Austin (2025: 147 y ss.): el ixiptla era el recipiente
(o cobertura) de un poder divino, un ser que habia sido preparado ritualmente
para albergar la fuerza del teotl de la deidad.

Leopoldo Valinas Coalla y Andrea Rodriguez Figueroa (2023: 98), a partir del
analisis de las descripciones y narraciones dentro de la obra sahaguntina, dan
una interesante definicion del ixpitla al sefialar que el término hace alusién a
“aquella cosa o ser que tiene la posibilidad de tener algunas o todas las carac-
teristicas de algo, poseer habilidades o responsabilidades de alguien y ser y
actuar en lugar de ese algo o de ese alguien en determinadas situaciones”,
denotando ademas la importancia que tiene el ubicar en el tiempo y espacio
su presencia. En el caso de los xipeme y tototectin ocupan en el ritual algunas
de dichas caracteristicas o identidades, al ser simultaneamente los guerreros
participantes, los enemigos sacrificados cuyas pieles portaban y manifesta-
ciones de Xipe Totec.

El acto de vestir la piel constituia el mecanismo central de esta transformacion
en ixiptla durante tlacaxipehualiztli. La piel era entonces el medio de transfe-
rencia ontoldgica, la cual contenia y transmitia la identidad y la fuerza vital
del sacrificado. Al ponerse esta envoltura, el portador no solo adoptaba la
apariencia externa del enemigo inmolado sino que incorporaba también su
esencia. (cfr. Baudez, 2013: 286-287)

Al amanecer del dia de la fiesta los duefios de los cautivos' los conducian a la
base del templo de Huitzilopochtli, en donde los entregaban a los sacerdotes
que se encargarian de subirlos y sacrificarlos por medio de la cardioecto-
mia. Aqui se debe mencionar que, a partir de la muerte de los cautivos, su
corazon comenzaba a recibir el nombre de cuauhnochtli y era depositado en
el Cuauhxicalco, mientras el cuerpo era denominado como cuauhtecat! y era
arrojado gradas abajo para que llegara al Apetlac, sitio que se encontraba al pie
de la escalinata en donde se realizaban importantes actos rituales también en
las veintenas de ochpaniztli y panqueizaliztli.'! Lo anterior rememoraba, segtin

ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

10. Es decir, aquellos guerreros que
los habian capturado en batalla.

11. Sobre el Apetlac véase Ldpez
Austin y Lépez Lujan (2009: 304-
309); Gonzélez Gonzélez (2011: 128-
134) y Mazzetto (2014: 40-52).




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

12. Fray Gerénimo de Mendieta
registr6 que los sacerdotes del
templo usaban las pieles, los cuales
“las vestian sobre sus carnes, y por
devocién o valentia los traian asi
veinte dias, y andaban saltando y
gritando por las calles con ellos”
(Mendieta, [1596] 2002: 214-215).

David Carrasco (1999: 151), la batalla y el sacrificio de Coyolxauqui por su
hermano Huitzilopochtli y, en efecto, el Apetlac era un espacio directamente
asociado a los mitos y rituales referentes a la lucha de Huitzilopochtli con sus
hermanos.

En dicho lugar, los cuerpos eran recuperados por los huehueizin cuacuacuiltin
quienes los desollaban para posteriormente llevar el cuerpo al calpulli al que
pertenecia el duenio del cautivo, en donde era destazado y posteriormente
consumido por los amigos y parientes del captor mientras uno de los muslos
era enviado al huey tlatoani para que lo comiera (Sahagun, [1577] 2002: 180). La
informacion relativa a desollar en dicho lugar solo se encuentra en la columna
en castellano del Cédice Florentino, de ahi que se pueda suponer que se trata
de un dato proporcionado por el propio fraile (Gonzalez Gonzalez, 2011: 351);
aunque también se debe considerar, como menciona Elena Mazzetto (2012:
88, n. 56), que la informacién legada por el fraile no descartaria que el deso-
llamiento se realizara en algtin lugar aledafio al templo.

En cuanto a la utilizacion de las pieles se debe advertir que en las fuentes hay
ciertas divergencias o contradicciones sobre quiénes eran los que las vestian
y las acciones que se realizaban con ellas, lo anterior posiblemente debido al
hecho de que los datos fueron recopilados en diversas regiones y aunque es
de suponer que, en términos generales, las festividades religiosas debieron ser
similares en diversas partes y mantener elementos en comun existe una fuerte
probabilidad de que las discrepancias presentes en los documentos coloniales
procedan precisamente de diferencias regionales. En ese sentido, se debe tener
en cuenta, como ya se ha mencionado, que tanto los documentos preparados
por los frailes Bernardino de Sahagun y Diego Duran son los que contienen
mayor cantidad de informacion sobre los temas aqui tratados y ambos fueron
elaborados en diferentes lugares, utilizando para ello informantes proceden-
tes de diversas regiones. Asi, por ejemplo, mientras que la obra de Sahagun
fue redactada en Tepeapulco y en Tlatelolco, Diego Duran realizé la suya en
Hueyapan, donde era vicario aunque sobre este tltimo es importante sefia-
lar que también utiliz6 para su trabajo otros documentos (Romero Galvan y
Arredondo, 2011: 229-258; Vargas Montes, 2018: 13-26).

A partir de la advertencia anterior, es menester mencionar que los registros
dan cuenta de que las pieles no solo eran utilizadas por los sefiores, quienes
realizaban actos especificos con ellas (Gonzalez Gonzalez, 2011: 367-369), sino
por cuatro tipos diferentes de portadores: sacerdotes, enfermos, pobres y gue-
rreros. Ademas se efectuaban con ellas tres acciones principales. La primera
era su uso como vestimenta para representar a diferentes dioses, lo cual es
unicamente sefialado por Duran quien da cuenta de que se sacrificaban a los
representantes de nueve dioses y se les desollaba para que, acto seguido, “otros
tantos indios” vistieran las pieles recibiendo el mismo nombre de las deidades
sacrificadas (Duran, [1581] 2006: 97). En este caso, no seria extrano que los
que vestian las pieles hubieran sido sacerdotes (Broda, 1970: 221)."? Duran
refiere también que los representantes de los dioses, ataviados como éstos y
llevando las pieles de los sacrificados, se presentaban a los distintos puntos
cardinales realizando el ritual neteotoquiliztli, lo que es traducido por el fraile
como “reputarse como dios” (Duran, [1581] 2006: 97), para posteriormente
acudir a presenciar el tlahuahuanaliztli. Segtin Carrasco (1999: 145), éste era el
nombre de todos los actos realizados con las pieles ya que menciona que este
rito involucraba el mendigar con las pieles puestas, lo cual incluia también
las escaramuzas y las visitas a las casas familiares en donde los que portaban
las pieles recibian obsequios.



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

La segunda forma en la que se empleaban las pieles, y que es la que aqui nos
ocupa, era su uso dentro de una escaramuza ritual en la cual se enfrentaban
los xipeme en contra de los fototectin, acto que -como se ha aludido- solo es
mencionado en las fuentes sahaguntinas y en aquellos documentos basados en
las mismas. Aqui debo mencionar que se postula precisamente que se trataban
de dos grupos diferentes, a diferencia de otros investigadores como Dibble y
Anderson quienes llegaron a suponer que los términos de xipeme y tototectin
hacian referencia a las mismas personas (Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 50
n. 13). Sin embargo, bajo el contexto de la descripcién de la escaramuza, y
sobre todo a raiz de la traducciéon de las descripciones del ritual redactadas
en nahuatl, me parece que resulta claro que eran los nombres de grupos anta-
gonistas y no sinénimos."

Finalmente, una tercera y tltima accién que realizaban los portadores de las
pieles, registrada en varios documentos, es la utilizacién de estas durante
veinte dias con la finalidad de pedir “limosna” de casa en casa, tiempo durante
el cual también habia enfrentamientos entre aquellos que las llevaban. Sobre
esto ultimo conviene mencionar que mas que solicitar “limosnas” se trataba
de una recoleccién de bienes destinados a las celebraciones relacionadas con
la promocion de los guerreros que hubieran donado a los cautivos para su
sacrificio, quienes eran en si los custodios de las pieles (Gonzalez Gonzalez,
2011: 371-390).

Es sobre este tltimo acto que existe mayor contradiccion en las fuentes, ya
que en éstas no queda muy claro quiénes eran los que usaban las pieles para
las peticiones. Al respecto, Duran ([1581] 2006: 100) y Pomar ([c. 1582-1609]
1986: 65) dan cuenta de que eran los pobres quienes las portaban, mientras
los informantes de Sahagtn refieren que las llevaban personas que padecian
alguna enfermedad relacionada con el dios Xipe y que hubiesen hecho un voto
ala deidad. Asi, ademas de cuestionar quiénes eran los que representarian en
la escaramuza a los xipeme y a los tototectin, un tema interesante a inquirir es
si estos ademas eran los mismos que llevarian las pieles los siguientes dias,
durante la recoleccion de bienes.

Con base en lo anterior, quiza un elemento que resulta central para tratar de
entender las divergencias en las fuentes es observar que en realidad las pieles
eran obtenidas en, al menos, dos ocasiones diferentes, y tal parece que, en cada
una de estas, el destino al que eran reservadas era distinto. De esta manera,
en los documentos sahaguntinos queda claro que las pieles se obtenian en
dos sacrificios, el primero era el que se realizaba con cautivos en el Templo de
Huitzilopochtli, que se ha mencionado lineas arriba y con el que se conseguian
aquellas que serian empleadas en la escaramuza ritual. Ademas, es posible que
en la misma fecha, aunque esto no es muy claro, se realizara la inmolacion de
los representantes de los dioses mencionados por Diego Duran.

Tiempo después, se efectuaba el ritual del tlahuahuanaliztli, en el que los
cautivos tras haber sido derrotados eran sacrificados o rematados por el
Yohuallahuan, quien era el sacerdote principal de la fiesta, y sus cuerpos eran
también desollados." En dicha ocasion, el duefio del cautivo después de haber
ido a ofrecer la sangre del sacrificado a todos los dioses de los templos:

Iba luego al palacio real a descomponerse, y el cuerpo de su captivo llevabale
ala casa que llamaban calpulco, donde habia tenido la vigilia la noche antes, y
alli les desollaban. De ahi llevaba el cuerpo desollado a su casa. Alli le dividia

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

13. Lineas arriba se mencioné la
propuesta de Johansson (2022) al
respecto.

14. El personaje en cuestién tenia
un papel central dentro de los
rituales realizados en la veintena
y participaba directamente en
la escaramuza que tenia lugar
en momentos anteriores  al
tlahuahuanaliztli.




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24-48] A]ejandro D{az-Barriga Cuevas
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

y hacia presentes de la carne a sus superiores, amigos y parientes (Sahagun,
[1577]2002: 183).

De esta manera, la diferencia radicaba en que aquellos que eran sacrificados
en el primer dia de la fiesta, en el Templo de Huitzilopochtli, eran desollados
en el Apetlac por los huehuetzin cuacuacuiltin, mientras que el cuerpo de los
inmolados en el ritual del tlahuahuanaliztli, los huahuantin eran entregados a
sus captores y se desollaban en el espacio comunitario o el Calpulco, quedando
las pieles en posesion directa del captor o duefio (Gonzalez Gonzalez, 2011:
349-371). De esta forma resulta interesante la diferencia entre ambos sacrificios
y la posterior utilizacion de las pieles, ya que es precisamente a partir de estas
diferencias que se podria llegar a proponer quiénes eran los que las llevaban
y cuales las actividades que realizaban con ellas.

Asi, lo primero que debe destacare es que la escaramuza ritual tenia lugar antes
de la realizacién del tlahuahuanaliztli, motivo que en una primera instancia
demuestra que las pieles utilizadas en la misma habrian sido tomadas de las
victimas del primer sacrificio. Al ser estas pieles obtenidas en el Apetlac, sitio
asociado al culto a Huitzilopochtli, debieron estar relacionadas con dicha dei-
dad y con la guerra. Por otra parte, es probable que las pieles quedaran bajo la
custodia directa de los huehuetzin cuacuacuiltin y, por lo tanto, se les quitaban a
los duefios de los cautivos, resultando de ello que seria posiblemente el Estado
tenochca o el propio tlatoani quien tuviera la potestad sobre ellas, siendo éste
el encargado de distribuirlas a aquellos que las utilizarian en las escaramuzas
(Gonzalez Gonzalez, 2011: 392; Rodriguez Figueroa, 2014: 145).

En contraparte, las pieles de las “victimas” del tlahuahuanaliztli quedaban,
como se ha mencionado, bajo la custodia del duefio del cautivo, de ahi que los
informantes de Sahagun refirieran: “El pellejo del captivo era del que le habia
captivado” (Sahagun, [1577] 2002: 184). De esta manera, eran precisamente
éstas las que se prestaban para ser utilizadas en la recoleccion de bienes, resul-
tando en este caso muy probable que aquellos que las pedian fueran los pobres
(Broda, 1970: 221-222; Pomar, [c. 1582-1609] 1986: 65; Duran, [1581] 2006: 100),
aunque, como se vera, estos no eran los tinicos que lo hacian.

Ahora bien, regresando a los que utilizarian las pieles en la escaramuza ritual,
en el libro I del Cddice Florentino, en el capitulo referente al dios Xipe Totec, se
aclara que aquellos que estuvieran enfermos de la piel, o que tuvieran alguna
de las enfermedades atribuidas a la deidad, en especial de los ojos, hacian un
voto al dios comprometiéndose a vestirse con las pieles de los sacrificados
(Sahagun, [c. 1561) 1997: 57; Florentine Codex, [1577] 2012: 41). Quiza era como
resultado de haber incumplido con alguna labor agricola (Gonzalez Gonzalez,
2011: 302), por lo que la utilizacion de estas y, en especial, su participacion
dentro de la escaramuza ritual debieron servir como una accién expiatoria.

Mas adelante, en la seccion en castellano del Cddice Florentino se asento lo
siguiente:

En esta fiesta hacian como un juego de cafas, de manera que el un bando era
de parte deste dios o imagen del dios Totec, y éstos todos iban vestidos de
pellejos de hombres que habian muerto y desollado en aquella fiesta, todos
recuentes y sangrientos y corriendo sangre. Los del bando contrario eran los
soldados valientes y osados, y personas belicosas y esforzados que no tenian
en nada la muerte, osados, atrevidos que de su voluntad salian a combatirse
con los otros (Sahagun, [1577] 2002: 99).



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

Con esta base, se puede inferir que aquellos que se habian comprometido a
llevar las pieles a causa de la enfermedad eran los que se encontraban dentro
del bando de Totec; es decir, que ellos eran los tototectin, mientras que sus con-
trarios eran los soldados valientes y osados, tal como demuestra la cita anterior.

Ahora bien, aunque existe un problema al tratar de determinar si los susodi-
chos soldados vestian o no pieles humanas me parece que existen suficientes
datos para pensar que asi era. En este sentido, habria que considerar que en
la descripcion de la escaramuza registrada en el Cédice Florentino se menciona
la confrontacion entre dos grupos y se definen los nombres de cada uno de
ellos; al respecto, cuando se menciona el ritual del zacapan nemanaliztli -del
que se hablara mas adelante- se especifica que, por un lado, sobre la tiza se
formaban los tototectin y mas adelante se cuenta que en algin lugar de la ciu-
dad, sobre el zacate, se paraban los xixipeme (Cédice Florentino, [1577] 1979, 1:
f. 19v.). Estos tltimos tendrian la funcidon de molestar, perseguir y guerrear a
los tototectin quienes, como hemos visto, eran precisamente portadores de las
pieles, no quedando duda entonces de que los contrarios eran precisamente
los soldados valerosos que, en este momento, eran los que encarnarian el
papel de los xipeme.

Mas adelante, la misma fuente esclarece que estos xipeme desplegados sobre el
zacate: “onmaqujtaia tlacaceoat!”, lo que se traduce como “iban vestidos con la
piel humana” (Cédice Florentino, [1577] 1979, I: f. 19v.). Con lo que, me parece,
queda claro que en este acto ritual se enfrentaban dos grupos de portadores
de pieles, siendo los soldados osados y valientes uno de estos, tal como ya fue
propuesto por Andrea Rodriguez Figueroa a partir de la traduccién directa
realizada sobre los pasajes en cuestion:

[...] las personas enfermas de la piel se vestian la piel tldkaéwitl, después
de ponérsela eran llamados foték®. Por otro lado, los guerreros valientes,
los tiyakdwah, los okichtli y los osados, que estaban borrachos, también se
vestian con la piel tldkaéwitl, quienes de ahi en adelante eran llamados Sipéw
(Rodriguez Figueroa, 2014: 145).

Ahora bien, a los tototectin que participaban en las escaramuzas rituales, tal
como fue registrado en el libro octavo del Cédice Florentino, se les daba un
chimalli (escudo), un macuahuitl (espada con filos de obsidiana), ademas de
un chicahuaztopil (barra de baston de sonajas), tal como se puede observar en
algunas laminas del mismo documento (Fig. 1). Estos deberian enfrentarse al
grupo de los xipeme, como ya se ha mencionado, el cual estaba conformado por
varios soldados que tnicamente se encontraban armados con palos de pino,
mismos que esgrimian con las dos manos (Florentine Codex, [1577] 2012, 8: 85).
Asimismo, llevaban un chicahuaztli (baston de sonaja) y un chimalli (escudo).

(Fig. 2)

Sobre el zacate y la tiza

En momentos previos a la escaramuza, ocurria un acto interesante pero de
dificil interpretacion; asi el Cddice Florentino da cuenta de que a los tototectin
se les formaba sobre la tiza o sobre el zacate,” a la vez que a los xipeme los
colocaban encima de las hojas de zacate donde se exhibian delante de todos,
ritual este ultimo denominado como zacapan nemanaliztli (pararse o ponerse
sobre el zacate). (Fig. 3).

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

15. Refiere que es en tizapan y
zacapan respectivamente (Cddice
Florentino, [1577]1 1979, I: f. 19v;
Florentine Codex, [1577]1 2012, 2:
50; Lépez Austin, 1967: 23). Soy de
la creencia de que, en realidad,
Unicamente corresponderia a los
tototectin el pararse en la tiza,
aunque no existen evidencias
especificas que permitan
asegurarlo.




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

..

Memoria Americana. Cuadernos de Et
33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

ia [24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

Figura 1. Tototectin. (Cddice Florentino, I, 21: f. 19v.)

Cortesia de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
y el permiso de MiBACT. Digital Florentine Codex/Cédice
Florentino Digital: Getty Research Institute, 2023. Disponible en:
https://florentinecodex.getty.edu. CC BY-NC-ND 4.0

Figura 2. Xipeme (Cédice Florentino, I, 21: f. 20r)

Cortesia de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia, y el permiso
de MiBACT. Digital Florentine Codex/Cédice Florentino Digital: Getty
Research Institute, 2023. Disponible en: https://florentinecodex.getty.
edu. CCBY-NC-ND 4.0


https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu

ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Xipeme
“Los desollados”

Tototectin “Muertos a honra del dios
Totec” o “nuestros sefiores cortados”

Composicion

guerreros valientes, soldados

personas con enfermedades de la piel o de

social osados y valerosos los ojos que hicieron voto a Xipe Totec
Motivacion cumplimiento de voto por curacién o
expiacion
Origen de las pieles de cautivos sacrificados mismas pieles del primer sacrificio,
pieles en el Templo de Huitzilopochtli, distribuidas por las autoridades
controladas por el Estado/ tlatoani
Armamento palos de pino (esgrimidos con

ambas manos), chicahuaztli,
(bastén de sonajas) chimalli
(escudo)

chimalli (escudo), macuahuit! (espada con
filos 0 navajas de obsidiana, chicahuaztopil
(bastdn de sonajas)

Posicion ritual
inicial

sobre el zacate (zacapan
nemanaliztli)

sobre la tiza en el Tecanman

Asociacion en la
cosmovision

asociados con elementos
terrestres, femeninos, frios,
nocturnos (zacate)

asociados con elementos solares,
masculinos, calientes, diurnos (tiza)

Participacion en

provocadores: pellizcan ombligos,

perseguidores: se irritan y responden a las

en cautiverio

batalla insultan, persiguen provocaciones
Direccion del | inician en varios puntos, convergen | parten del Tecanman (sur) hacia el norte
movimiento hacia el centro
Liderazgo sin lider ritual especifico dirigidos por el Yohuallahuan (ixiptla de
mencionado Xipe Totec)
Destino llevados al templo de Yopico,

liberados mediante rescate

Golpeados con chicahuaztli, encarcelados
hasta pagar rescate

Tabla 1. Xipemes y Tototectin. Elaboracién del autor.

Figura 3. Rito de zacapan nemanaliztli. (Cédice Florentino, Il, Apendiz:
f. 20r)
Cortesia de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia, y el permiso
de MiBACT. Digital Florentine Codex/Cddice Florentino Digital: Getty
Research Institute, 2023. Disponible en https://florentinecodex.getty.
edu. CC BY-NC-ND 4.0



https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu

1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

16. La descripcién de este ritual
se encuentra también inscrita en
la columna en ndhuatl del Cddice
Florentino; sin embargo, en la parte
correspondiente  al  castellano
Unicamente se asenté que “Esta
supersticion o cerimoja, se puso
en la fiesta, de tlacaxipeoaliztli”
(Cédice Florentino, [1577] 1979, I: f.
126r.).

17. De hecho, cabe sefialar que
Molina traduce zacatl Unicamente
como “paja” (Molina [c. 1571] 2004:
f. 91v.).

18. Aqui resulta relevante sefalar
que los informantes al hacer men-
cién del ritual lo compararon tam-
bién con el acto de comer la tierra o
tlalcualiztli (Sahagun, [c. 1561] 1997:
71; Ledn-Portilla, 1958: 51). Sin em-
bargo mantenia como se verd mas
adelante, relacién con el rito deno-
minado como nitizapaloa o “probar
latiza”.

19. El ocozacatl aparece en los
mitos cosmogdnicos de la creacién
del sol, ya que con esta hierba
fue creado el zacatapayolli de
Nanahuatl (Florentine Codex, [1577]
2012, 7: 4; Mazzetto, 2012: §31).

20. En el Cddice Borbdnico
([c. siglo XVI] 1991) se puede
observar a la diosa en diversas
ldminas, registrada en su aspecto
de Cihuacoatl con la quijada
descarnada, elemento propio de las
Cihuateteo. Al respecto, véanse en
especial las laminas 34 y3s de dicho
documento.

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

Al respecto de dicho acto, en los Primeros Memoriales se registrd que: “J cacapa
nemanaliztlj iehoantin in quixipevaja tlaca yn imevajo cequintin comaquiaja yn evatl,
yl[n] motenevaja xixipeme auh motzetzeloaja in ¢acatl ipa quivalmanaja in xixipeme
ipapa in motenevaja ¢acapa valnemanalo” (Primeros Memoriales, [c. 1561] 1993, f.
257r.)' lo que se traduciria como: “El acto de ofrecerse en el zacate. El saka-
pan nemanalistli: ellos desollaban la piel de hombres, algunos se vestian las
pieles que se llamaban sisipéwmeh. Se sacudian el zacate, en €l ofrendaban
los siSipéwmeh, por eso se llamaba sakapanwalnemanalo o eran ofrendados
en el zacate (Rodriguez Figueroa, 2014: 146)”.

El zacatl, tal como diera cuenta Olivier (2006: 413 y 2015: 389), mas alla de
tratarse de una especie vegetal especifica, era en realidad cualquier tipo
de hierba seca' y se utilizaba en una gran diversidad de ritos, muchos
de estos asociados a la guerra o a la caceria, como era el denominado
nezacapechtemaliztli, el cual era descrito de la siguiente manera:

La accion de poner un lecho de zacate se hacia de esta manera. Tal como
comer tierra era una forma de reverencia cuando ellos pasaban por un lugar
donde habia una imagen del diablo, en el momento que pasaban ante él. Ellos
recogian zacate y lo esparcian ante el diablo, cuando pasaban ante el. Para
otros quienes estaban viajando a lo largo del camino cuando habia guerra,
esto era lo mismo que hacer un voto. Cuando alguien iba a la guerra, si
estaba angustiado decia: “no moriré aqui. moriré en la batalla’. Y cuando una
batalla estaba a punto de comenzar primero recogian zacate, y lo lanzaban
en direccién al sol. Decian ‘Alli terminaré’. Si el fuese muerto o capturado asi
habia hecho su voto al sol (Wimmer, 2009: s/p).'®

De igual forma, en las festividades realizadas en quecholli en honor a Mixcoatl
el zacate, en palabras de Olivier (2006: 414), era practicamente omnipresente y
se le empleaba para esparcirlo sobre los nopales, cactus y magueyes sembra-
dos en el templo del dios. Ademas, uno de los actos mas significativos con los
que guardaba relacion con el ritual ejecutado en tlacaxipehualiztli era realizado
al sexto dia de la veintena y recibia el nombre de zacapan quixoa (se salia al
zacate), el mismo que consistia en arrojar una especie especifica de zacate,
denominada ocozacatl (zacate de pino)," en el piso del templo de Mixcoatl, en
donde posteriormente se sentaban unas ancianas cihuatlamacazque (Sahagtn,
[1577] 2002: 244), las cuales segtin Graulich (1999: 184) representaban a la diosa
de la tierra, en este caso probablemente en su aspecto de Ilamatecutli, la diosa
vieja, quien ademas de ser la consorte del dios del fuego Xiuhtecuhtli, con
quien compartia elementos igneos, mantenia también fuertes relaciones con
Itzpapalotl, Cihuacoatl y las mujeres muertas en el parto denominadas como
las Cihuateteo (Spranz, 2006: 83; Lopez Hernandez, 2012: 100-106), resultando
en este caso que se podria llegar a postular que las ancianas representaban
también a estas ultimas.?

Tenia ocasidon entonces un evento curioso ya que, segun refieren los infor-
mantes de Sahagun, las madres que tenian nifios pequefios iban al templo de
Mixcoatl y ofrendaban cinco tamales dulces (&zopelic tamalli), los cuales eran
depositados sobre el zacate frente a las ancianas, a la vez que entregaban
sus hijos a las mencionadas ancianas y ellas los tomaban en sus brazos y los
mecian por un momento, para finalmente devolverlos a sus madres (Sahagtn,
[1577] 2002: 244).

Es interesante sefialar que Elena Mazzetto (2012: 531-532) propuso que
quiza el zacate, o propiamente los asientos hechos con la planta, eran una



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

prerrogativa de las entidades igneas, en particular de Tonatiuh, Huitzilopochtli
y Xiuhtecuhtli, a lo que habria que agregar en este caso a la consorte del tltimo,
lo cual explicaria el por qué las ancianas se sentaban sobre la hierba. Sin embar-
go, aunque lo anterior es sugerente, en el analisis realizado por Olivier sobre
el simbolismo del zacate, en especial sobre las bolas hechas con este material
utilizadas con la finalidad de depositar en ellas las espinas de autosacrificio,
los zacatapayolli, dio cuenta de que existen evidencias suficientes para denotar
que la planta en realidad representaba a la tierra, de ahi la presencia de las
mujeres ancianas en la fiesta de quecholli y la importancia de la utilizacién de
zacate en la veintena de ochpaniztli (Olivier, 2006: 414 y 2015: 390).

Dentro de los postulados del investigador francés hay un punto de gran interés
y que podria ser la llave para interpretar el ritual de zacapan nemanaliztli; el
mencionado autor propone que las espinas y las flechas que fueron representa-
das clavadas en los zacatapayolli aparecian como los simbolos de los guerreros
sacrificados, mientras que el humo o fuego que se registré saliendo de algunos
de estos objetos representaria la manifestacion del acto sexual efectuado entre
los guerreros muertos y la tierra (Olivier, 2015: 390). Con base en lo anterior,
se podria interpretar que el colocar y exhibir tanto a los xipeme como a los
tototectin sobre el zacate era un acto que quiza denotaria esta union entre la
tierra y los guerreros muertos, representados en este momento mediante los
portadores de las pieles. Mas adelante se retomara este tema.

Otro elemento que no debe pasar desapercibido es que en la fuente se registro
que estos portadores se ofrendaban a si mismos en el zacate. Al respecto, al
referir que el acto en si se llamaba: in motenevaja ¢acapa[n] valnemanalo, (o se
nombraba se ofrendan en el zacate). Ademas es importante sefalar que “se
sacudian el zacate” (motzetzeloaja in ¢acatl) realizando el mismo ritual militar
que hacian los que partian a la guerra, ofrendando o arrojando el zacate al
sol, sin duda debido a que estaban por iniciar la escaramuza ritual (Rodriguez
Figueroa, 2014: 146).

Ademas del zacate, tal como se mencion¢ lineas arriba, debe recordarse que
otro de los elementos que eran utilizados para exhibir a los tototectin era la tiza,
acto realizado en el templo de Tecanman, sitio que segiin propone Gonzalez
Gonzalez se encontraba en el mismo lugar que las casas reales (Gonzalez
Gonzalez, 2011: 125-127; Mazzetto, 2012: 128-130) y era ahi mismo donde se
ataviaba a los guerreros que habian ofrecido victimas para el sacrificio (Cédice
Florentino, [1577] 1979: f. 19v.).

En este sentido resulta interesante senalar el hecho de que la tiza es uno de
los atavios propios de los sacrificados, en especifico de los mimixcoa que eran
las victimas sacrificiales por excelencia ya que a estos se les pintaba con dicho
material, ademas de adornarlos con plumas. Al respecto Graulich proponia que
ambos elementos, tanto las plumas como la tiza, se encontraban relacionados
con el cielo y la tierra considerando que las primeras eran elementos aéreos
mientras que la tiza era terrestre (Graulich, 1982: 50 y 2016: 232-233).

Por su parte, adicionalmente Dupey Garcia (2014-2015: 75) dio cuenta de que
la tiza se encontraba asociada con el Sol, la blancura y la luminosidad; ademas
de observar que no se hallaba exclusivamente conectada a las victimas del
sacrificio sino que también correspondia a los guerreros que los habian donado
para su inmolacioén, lo que seria uno de los elementos que los identificarian
con sus cautivos (Olivier, 2015: 499).



1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

21. Los actos descritos guardaban
cierta relacién con un acto ritual
realizado en la veintena de
ochpaniztl, que  correspondia
también a una escaramuza ritual
denominada por los informantes de
Sahaguin como Ticapaloliztli, o “acto
de probar latiza”, y consistia en una
accion paralela a las escaramuzas
realizadas en tlacaxipehualiztli. Al
respecto véase Diaz-Barriga (2024:
106-111).

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

De igual forma, continuando con las propuestas de la investigadora, la tiza
también tenia una importante relacién con las mujeres que habian fallecido
en el parto a quienes, al igual que a los guerreros, se las adornaba con plumas
y se las pintaba con dicho mineral. De tal manera que también las diosas que
habian muerto al dar a luz llevaban este tipo de ornamento, tal como el caso
de Toci-Tlazolteotl quien moriria en la veintena de ochpaniztli al dar aluz a su
hijo Cinteotl, asi como también las diosas Itzpapalotl, Cihuacoatl, Coatlicue
y las propias cihuateteo (Dupey Garcia, 2014-2015: 75-76; Olivier, 2015: 494).

Como se ha visto, la utilizacion del zacate y la tiza como base para la exhibi-
cion de los contendientes de la batalla ritual no era una cuestion fortuita y es
claro que existen aspectos interesantes que denotan una sugestiva relacion
entre ambos elementos. Sobre este punto no debe olvidarse que ya los infor-
mantes de Sahagtin daban claras muestras de esta relacion; asi, por ejemplo,
al describir el ritual de nezacapechtemaliztli, del que se habld antes, referian
que precisamente este acto se hacia con la intencién de comer la tierra, lo que
al parecer tenia una fuerte relacion con el ritual nitizapaloa “probar la tiza”.
Este ritual fue registrado por Duran con respecto a las ceremonias realizadas
en honor a Toci en la veintena de ochpaniztli y fue descrita por el dominico de
la siguiente manera:

Acabada la ceremonia que el indio hacia chupar la sangre, bajabase todo
el pueblo y ponian el dedo todos a una en el suelo y chupabanlo comiendo
la tierra que en €l habia cogido [...] Esta cerimonia de comer tierra era muy
ordinaria en las solemnidades y en llegando delante de los idolos, los cuales
tenian por particular reverencia y cerimonia de humildad que hacian a los
dioses... (Duran, [1581] 2006: 147).

Todo parece corroborar que el acto de probar la tiza era similar, o se manifes-
taba de una forma semejante, a aquel denominado en las fuentes sahaguntinas
como tlalcualiztli o “el acto de comer la tierra”, el cual, al igual que menciona
Duran, consistia en tomar con un dedo la tierra y comerla, lo anterior delante
de alguna deidad, un fogdn, o en los momentos en los que se llegaba a algun
lugar (Sahagun, [c. 1561] 1997: 71; Ledn-Portilla, 1958: 51).%!

Con base en lo expuesto hasta aqui, se puede proponer que la utilizacion de las
camas de zacate y de tiza era para exponer y exhibir ante el ptiblico a aquellos
que participarian en la escaramuza ritual, lo cual al considerar que algunos
de estos, si no todos, portaban las pieles de los desollados, debia ser un acto
extremadamente llamativo. Aunado a lo anterior, cabe reconocer, tal como ya
ha sido mencionado, que esto era realizado por los participantes también a
manera de ofrecerse a si mismos como la ofrenda principal, debido a que se
colocaban sobre el zacate de la misma forma en la que se dejaban las ofren-
das para las deidades (vid. Olivier, 2015: 389-393), haciendo asi un voto con
el dios. Es en este sentido que se puede llegar a suponer que ellos brindaban
su propio cuerpo, y el dolor que estaban por experimentar, como una forma
especifica de autosacrificio.

Ahora bien, resulta interesante el hecho de que los dos objetos, el zacate y la
tiza, se encontraban relacionados con elementos importantes que tendrian un
aspecto central dentro de la festividad de tlacaxipehualiztli. Asi, por un lado, a
partir de las interpretaciones de Guilhem Olivier, hemos visto como el zacate
en realidad se encontraba asociado a la tierra, y cuando este era utilizado como
zacatapayolli las espinas y las flechas que se clavaban en él representaban en
realidad a los guerreros muertos aquellos que fertilizaban a la tierra. En este



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

sentido valdria la pena cuestionar si nos encontramos precisamente ante un
tipo de asociacion similar, en donde los xipeme expuestos sobre el zacate son
precisamente los guerreros muertos mediante los cuales se fertiliza a la tierra.

Por su parte, aquellos que se posaban sobre la tiza también estarian denotando
el caracter sacrificial de los mismos, pues precisamente era este mineral el que
se utilizaba para adosar a aquellos que moririan inmolados. Por tal motivo soy
de la creencia de que en este aspecto el simbolismo expresado en el ritual es
similar, en el sentido de que la tiza y el zacate se manifestaban como objetos
complementarios y se encontraban especificamente asociados a la representa-
cion de los enemigos muertos, a la vez de que mantenian aspectos referentes
a la fecundacion de la tierra.

Aqui se encuentra un punto que permite asociar a estos xipeme y tototectin con
los 400 mimixcoa, o también los 400 huitznahua, pues al igual que estos se trataba
de los enemigos muertos, o que estaban por morir, y en los rituales sacrificiales
asi como en algunas escaramuzas eran precisamente estos los que se habrian
de enfrentar, como ocurria de manera similar en la veintena de panquetzaliztli
(vid. Diaz-Barriga, 2025).

Finalmente, nos encontramos también frente a elementos opuestos; es decir,
ante la confrontacion de antagonistas simbdlicos, tal como sefialaba Baudez:
“Estos enfrentamientos eran también la manera de expresar simbdlicamente
los antagonismos de naturaleza césmica, como la alternancia de estaciones, o
de caracter social, el ser y la otredad, o lo masculino y lo femenino...” (Baudez,
2012: 26). Esto se ejemplifica claramente en la asociacion de la tiza con lo solar,
masculino y caluroso, mientras que, en contraste, el zacate se vinculaba con
lo terrenal, femenino, frio y oscuro. Por ello, es muy probable que los partici-
pantes en la escaramuza también representaran estos antagonismos.

La confrontacionz

Después de que los actores se formaban sobre el zacate o la tiza, como se ha
mencionado, al amanecer daba inicio la batalla. En ese momento, los xipe-
me provocaban a los tototectin mediante insultos y pellizcandoles el ombligo,
acto considerado una grave burla y engano (Lopez Austin, 1967: 23). De este
modo, conseguian que los fototectin se irritaran y comenzaran a perseguirlos
(Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 50).

Un aspecto central de esta batalla era la aparicion del Yohuallahuan, “el que
se embriaga de noche”, quien encabezaba a los fofotectin en la batalla. Este
protagonista, representado por un sacerdote vestia los atributos y ropajes
del dios Xipe Totec, incluyendo una piel que probablemente provenia del
sacrificio de un tlacohtli de collera, ofrendado por el gremio de orfebres para
las ceremonias (Gonzalez Gonzalez, 2011: 271-273). Este personaje desempe-
fiaba varias funciones en la festividad siendo quiza la mas significativa la de
rematar a quienes morian sobre la piedra del temalacatl, durante el ritual del
tlahuahuanaliztli.

Es relevante sefalar que, en varias batallas rituales realizadas en el marco de
las fiestas veintenales, participaban personajes o ixiptla que cumplian dife-
rentes roles. Por ejemplo, en ochpaniztli, el Teccizcuacuilli o “Tonsurado de
caracol”, ixiptla de la diosa Toci tenia entre sus responsabilidades dirigir a uno
de los bandos en la escaramuza, mientras que en panquetzaliztli, esta funcion

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

22. Resulta interesante sefalar
que, por regla general, todas las
escaramuzas rituales registradas en
las fuentes sahaguntinas tienen un
nombre propio, caso contrario con
la que aqui se expone (Diaz-Barriga,
2021: 50-82).




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

23. El andlisis de los ixiptla,
principales o dirigentes de las
batallas rituales, demandaria una
extensién que sobrepasaria en
mucho los limites establecidos para
este articulo.

24. Como es bien sabido, a partir
de las transformaciones sociales
impuestas en los tiempos de
Moctezuma llhuicamina y Tlacaélel
la forma de subir dentro de la
jerarquia social era mediante la
ofrenda de enemigos capturados
para el sacrificio (Conrad 'y
Demarest, 1988).

25. Término procedente de Tezalo,
que es registrado por Molina ([c.
1571] 2004: f. 91v) como “el que
detiene a otro para que no se
vaya...”

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

recaia en el Chonchayotl. En términos generales, la presencia y funciones de
estos personajes eran notablemente similares destacando que los dos primeros
vestian pieles, mientras que el ultimo aparecia con el cabello enmarafiado y
cubierto de sangre, probablemente con el propdsito de infundir temor entre
los espectadores, elemento que parece haber sido central en las escaramuzas
en las que participaban (Diaz-Barriga, 2021, 2024, 2025).2

Ahora bien, al inicio de la batalla el Yohuallahuan comenzaba a perseguir a
todos imitando a los tototectin, hasta que se alcanzaban y comenzaban a bata-
llar. Los combatientes se enfrentaban entonces con palos de pino, como aque-
llos que se observan en las representaciones iconograficas (Fig. 2). Al parecer
la finalidad de la batalla en cuestion era la captura de los contrarios, elemento
que también se encuentra en otras escaramuzas, como en las dos realizadas en
honor a Huitzilopochtli efectuadas en las veintenas de panquetzaliztli-atemoztli
(Diaz-Barriga, 2025), aunque cada una de estas tenia interesantes particula-
ridades. Ademas, no debe olvidarse que en las guerras, al igual que en estas
escaramuzas, lo que se pretendia era precisamente la captura de los enemigos.*

De esta manera, se refiere que si un xipeme era capturado su captor, o el
tezaloani,® lo golpeaba con el chicahuaztli y posteriormente lo llevaba preso al
templo de Yopico, de donde solo lo dejaba ir a cambio del pago de un rescate,
consistente en alguna prenda, un guajolote o una manta ([1577] Florentino, 1979,
I: f. 19v). Lamentablemente, las fuentes no registran qué ocurria en caso de
que, por el contrario, los xipeme fueran quienes detenian a un tofotectin, aunque
por analogia con otras escaramuzas en las que ocurrian elementos similares
al descrito es seguro que también tendria alguna consecuencia importante.

Asi, por ejemplo, se debe mencionar que en la veintena de panquetzaliztli, dentro
de la escaramuza denominada como tlaamahuia, en la que se enfrentaban un
grupo de hombres -probablemente cautivos de guerra (mamaltin)- apoyados
por guerreros tiacahuan contra esclavos bafiados (tatlaaltin) que representaban
a Huitzilopochtli, al ser los primeros capturados eran sacrificados en el acto
sobre un teponaztli, mientras que en el caso contrario los guerreros al apri-
sionar a un esclavo exigian de rescate el precio que su duefio habia pagado
originalmente por este (Diaz-Barriga, 2025: 203-208). En este caso, llama la
atencion que, en la escaramuza, quienes recibian el “castigo” mas fuerte eran
los propios guerreros y los mamaltin, de tal forma que habria que preguntarse
si no ocurriria algo similar en tlacaxipehualiztli.

Por otra parte, la batalla ritual se llevaba a cabo en varios lugares, comenzando
en el Tecanman, en el que se encontraban los tototectin formados y esperando.
Dicho sitio posiblemente se hallaba proximo a las Casas Reales, o probablemen-
te en el interior de estas (Gonzalez Gonzalez, 2011: 125-127), en la zona sur de
la ciudad. A ese lugar llegarian entonces los xipeme con la finalidad de incitar a
la pelea a sus contrarios, los cuales comenzarian a perseguirlos, combatiendo
en cuanto los alcanzaban. Lo anterior debio de realizarse por un largo trecho
0 camino, el cual pasaria por el centro del recinto ceremonial quiza llegando
hasta el Templo de Yopico y continuando al norte hacia el Totecco. Con res-
pecto a los movimientos de los combatientes durante el trayecto, Lopez Lujan
llega a sefialar que estos irfan realizando movimientos en forma helicoidal, a
semejanza del atl-tlachinolli (Lépez Lujan, 1993: 283), lo cual resulta sumamente
interesante y sugerente por las implicaciones bélicas que mantendria.

El lugar en donde debieron realizarse la mayor parte de los combates fue en el
Totecco, sitio en el que se ensayaba para la guerra (Rodriguez Figueroa, 2014:



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

148) y el cual estaba ubicado al noreste de Tlatelolco (Gonzalez Gonzalez,
2011: 122-125; Mazzetto, 2012: 138-139). Ese debio haber sido entonces el lugar
en el que se llegaba al climax de la batalla y se concluia con la confrontacién,
aunque posteriormente los participantes irian de vuelta hacia el Templo de
Yopico, en donde encerrarian a los que habian capturado finalizando con ello
lo referente a la escaramuza. Con todo lo anterior se podria decir que la batalla
ritual atravesaba practicamente gran parte de la ciudad de sur a norte; lo que
permitiria pensar, tal como mencionara Carrasco (1999: 150), que la ciudad se
transformaba en un campo de batalla ceremonial.

Ellibro I del Cédice Florentino registra que tras acabar el “juego” o escaramuza
aquellos que llevaban vestidas las pieles y que eran del bando de Totec; es
decir, los mismos tototectin, iban por todo el pueblo entrando a las casas, en
donde demandaban que les dieran alguna limosna por amor al dios (Sahagtn,
[1577] 2002: 99), accién que deberian realizar por espacio de veinte dias.

Ahora bien, se debe mencionar que al dia siguiente de realizada la escaramuza,
como se ha mencionado anteriormente, daba inicio el tlahuahuanaliztli, el cual
culminaba también con el desollamiento y consumo de los cautivos, con lo
que se obtenian nuevas pieles que quedarian bajo la custodia del duefio del
cautivo, quien a su vez las prestaba a otros para que las usaran para que con
ellas fueran a pedir retribuciones o “limosnas” a las casas (Sahagun, [1577]
2002: 184).

Segun refiere Duran, quienes se colocaban las pieles salian en grupos de veinte
o veinticinco a realizar su colecta por los barrios, procurando evitar cruzarse
con otros grupos de portadores de pieles. Si llegaban a coincidir en algtin lugar
se enfrentaban unos a otros, intentando cada uno romper las pieles de sus con-
trincantes (Duran, [1581] 2006, I: 100-101). Para prevenir estas confrontaciones,
los portadores de pieles eran acompafiados por varios jovenes quienes, ademas
de ayudar a cargar lo recolectado, debian ir por delante para alertar sobre la
presencia de otros grupos (Duran, [1581] 2006, I: 100-101).

En cuanto a estos encuentros violentos, considero que podrian representar
una nueva confrontacion entre los xipeme y los tototectin constituyendo una
continuacion de la escaramuza previa. Es relevante sefialar que aunque en
este momento los xipeme eran representados por diferentes individuos y las
escaramuzas tenian un marcado componente econdmico es posible, por ana-
logia con otras batallas rituales, que los distintos bandos buscaran arrebatar lo
recolectado por sus oponentes, funcionando como una forma de robo ritual.?
Ademas resulta significativo que, al encontrarse, los contrarios intentaran
destruir o romper las pieles e insignias del otro ya que, de lograrlo, el afectado
debia dejar de solicitar contribuciones y probablemente se veria obligado a
pagar o entregar algo como compensacion al duefo de la insignia.

Finalmente, después de los veinte dias en los que se realizaban las visitas a las
casas y se llevaban a cabo diversos rituales, ya durante la veintena de tozoz-
tontli, las pieles eran llevadas al templo de Yopico en medio de grandes cere-
monias. Alli, eran enterradas en una béveda especial, el Netlatiloyan (Duran,
[1581] 2006, I: 102; Sahagun, [1577] 2002: 186; Florentine Codex, [1577] 2012, 2:
70-71). Quienes habian portado las pieles se lavaban con agua mezclada con
harina y masa de maiz, mientras que los duefios de los cautivos también se
bafaban y se lavaban la cabeza, ya que no lo habian hecho durante los veinte
dias previos (Sahagun, [1577] 2002: 186-187).

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

26. Johanna Broda (1979: 55)
menciona que el “derecho a robar”
podria ser considerado como una
forma de redistribucién ritual
o de pago dentro del contexto
ceremonial pero que, ademads,
representaba una inversién de la
situacion cotidiana en la que el
robo era sancionado con penas
rigurosas y, en ocasiones, expresaba
ritualmente un conflicto o tensién
entre diferentes grupos sociales.




1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24-48] A]ejandro D{az-Barriga Cuevas
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Consideraciones finales

A partir del periodo Clasico Tardio existen evidencias iconograficas que permi-
ten suponer una relacion significativa entre ciertas batallas rituales, celebradas
en diversas regiones y temporalidades, con la practica de portar las pieles de
los desollados (Baudez, 2012: 24). Esto no resulta sorprendente si se considera
que el desollamiento y el uso ritual de las pieles estan directamente asociados
al culto de Xipe Totec, deidad ligada al surgimiento de la guerra y el sacrifi-
cio. Asi lo confirman los mitos que lo presentan como Yaotl, estableciendo la
inmolacidn, la guerra y el desollamiento (Gonzalez Gonzalez, 2011). Por ello,
dentro de sus celebraciones era imprescindible la realizacidon de actos que
evocaran elementos bélicos e involucraran tanto la participacion de guerreros
como el uso ritual de pieles, como es el caso de las escaramuzas.

Con base en esto, puede considerarse una posible continuidad de ciertos ele-
mentos entre algunas batallas rituales previas al Posclasico y las realizadas
por los nahuas durante las fiestas veintenales, aunque resulta claro que estos
eventos presentaban diferencias notables, evidenciando un cambio significa-
tivo en sus formas y significados.

En términos generales, la utilizacion de las pieles implicaba una transforma-
cion ontolégica del individuo, borrando su identidad previa y permitiéndole
asimilarse simbolicamente con el “otro”, el enemigo sacrificado. Como sefiala
Baudez (2010: 434), al portar la piel el portador no solo se identificaba con su
antagonista sino que encarnaba la tension y la union entre opuestos, un ele-
mento central en los rituales de tlacaxipehualiztli donde existia una constante
asimilacion entre los captores y sus cautivos.

El mismo autor menciona un aspecto que resulta interesante: afirma que el
tlahuahuanaliztli era un ritual de muerte seguida por un renacimiento, en donde
la cuerda con la que se ataba a los que habrian de morir sacrificados remitia
al cordén umbilical, algo ya observado por Michel Graulich (1999: 304 y 2016:
143); al respecto Baudez menciona que: “La victima apareceria entonces como
un feto unido al temalacatl, mientras que ésta desempenaria el papel de matriz.
Después de su sacrificio, la victima es desollada y un hombre se viste con
su piel, identificAandose con su adversario y provocando su renacimiento...”
(Baudez, 2010: 435).

Sin embargo, parece que no se trataria del todo de un renacimiento tal cual
pues en realidad los portadores de las pieles reencarnan al enemigo fallecido,
en este sentido se debid tratar de eso precisamente: del renacimiento pero del
guerrero muerto, de aquel que acompana al sol en su transito matutino, es
por ello que se les presentaba y exhibia sobre el zacate y la tiza y es también
por ello que las escaramuzas se realizaban precisamente al alba, momento en
que los guerreros sacrificados comenzaban a ayudar al astro solar para que
subiera al firmamento.

El renacer de los enemigos muertos es un acto simboélico importante, eviden-
ciado en varios tratamientos mortuorios o en la utilizacion de los craneos en
los zompantli estructuras que en realidad estarian representando arboles; al
respecto Guilhem Olivier (2015: 351) menciona que: “Entonces, los craneos
representan sin duda frutos de los que los guerreros van a renacer”. El inves-
tigador, también da cuenta de la evidente relacion entre la utilizacion de los
craneos humanos, la de los venados, o partes de éstos como las quijadas, utili-
zadas con la finalidad ritual de provocar su renacimiento; es decir, generar la



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] ——— Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

continuidad de la especie, aspecto que quizas también pudiera ser considerado
en los actos rituales expuestos (Olivier, 2015: 351).

La representacion de los guerreros muertos parece haber sido una constante en
varias batallas rituales ya que en algunas de estas, en especial en aquellas en
las que participaban los guerreros y en su defecto los estudiantes de los tem-
plos de educacion (Diaz-Barriga, 2024, 2025), se buscaba representar la lucha
entre entidades nocturnas y/o con guerreros muertos. Lo anterior pareceria
corroborarse en la escaramuza de tlacaxipehualiztli en la cual los xipeme y los
tototectin son precisamente los enemigos muertos quienes se enfrentan entre si.

Aqui cabe mencionar también que las descripciones de las batallas rituales
registradas en los documentos coloniales refieren la presencia predominante
de ciertos personajes que aparecen dirigiendo alguno de los bandos. Asi, éstos
ixiptla de las deidades, como el Teccizcuacuilli de ochpaniztli (Diaz-Barriga,
2024) y el Yohuallahuan de tlacaxipehualiztli, portaban las pieles de los sacri-
ficados, por lo que debieron estar cubiertos de sangre seca, mientras que por
su lado el Chonchayo6tl de panquetzaliztli (Diaz-Barriga, 2025), de la misma
forma que los anteriores, aparecia lleno de manchas de sangre, con los cabellos
enmaranados, ademas de llevar colgado un collar con uno o varios corazones
humanos y manos cercenadas. Todos estos elementos debieron generar una
imagen capaz de causar temor o impresion en la poblacion, aspecto que debid
ser central en este tipo de rituales.

De esta forma, son estos ixiptla representaciones de las deidades muer-
tas (o resucitadas), como kifzimime. Asi, debe notarse que precisamente el
Yohuallahuan deberia llevar la piel y los atuendos de Xipe, a la vez que el
Teccizcuacuilli vestia la piel de una mujer mayor de 40 afios que habia sido
seleccionada para representar a la diosa Toci y finalmente el Chonchayétl,
quien vestia los elementos propios de los &itzimime, (Graulich, 1990: 397 y
1999: 219) era la representacion de Huitzilopochtli (o quizas Quetzalcdatl) que
aparecia tras haber sido inmolado. En este sentido se mostraban como guerre-
ros muertos y podria considerarse que, en todos los casos, nos encontramos
ante una misma manifestacion de los elementos nocturnos asociados con lo
inframundano y con los zifzimime. En resumen, me parece que existen fuertes
indicios de que en muchas de estas batallas rituales se buscaba representar la
lucha entre las entidades nocturnas y de la muerte.

Por su parte, cabe destacar la correspondencia entre el tiahuahuanaliztli y el mito
de la creacion de la guerra sagrada en el que, como se ha mencionado, el acto
ritual recrea la lucha entre los 400 mimixcoa y sus cinco hermanos, quienes
los sacrifican para alimentar con su sangre al sol y a la tierra (Graulich, 1999:
300). Aunque dicho acto era realizado tiempo después de la escaramuza es
posible que la propia confrontacion ritual buscara también representar esta
lucha mitica, lo que sugiere que tales actos tenian la funcién de recrear pasa-
jes histéricos y miticos como se observa en las escaramuzas de la veintena de
panquetzaliztli (Diaz-Barriga, 2025). Resultaria entonces probable que los xipeme
y los tototectin podrian también ser otra representacion de estos guerreros
miticos, manifestandose nuevamente en el presente ritual.

Para finalizar solo resta comentar que entre los nahuas antiguos, y quizas
desde tiempos anteriores, las batallas rituales fungian como un medio por el
cual algunos de sus participantes ofrendaban su propio dolor y su sangre con
la finalidad de atraer a las lluvias y mantener el orden césmico, asi como para



1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

[24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

tener buena fortuna en las guerras como ocurria tanto con las que se realizaban
en tlacaxipehualiztli asi como en su veintena paralela de ochpaniztli.

Agradecimientos

Agradezco a uno de los evaluadores anénimos por sus acertadas y valiosas
observaciones.

&3 Notas

1.

Se trataba de una violencia organizada y regulada bajo reglas especificas, las cuales
pautaban los distintos comportamientos (Orr, 2009: XIV-XV) que debian ejecutarse
siempre de lamisma forma; es decir, que eran invariables, estandarizados, redundantes
y/o repetitivos -lo anterior con la finalidad de asegurar el éxito de lo que se pretendia
lograr-. Al igual que los demds actos rituales se realizaba en tiempos y espacios
especificos, determinados previamente, en los que se suspendian las actividades de la
vida cotidiana y se expresaba un mensaje simbdlico relevante para los participantes.
Finalmente, los mismos actos podian representar o recrear eventos miticos y eran
una puesta en escena, realizada en algunas ocasiones en lugares publicos y frente a
diversos espectadores (cfr. Najera, 1987: 19-22; Bell, 1997: 138-169; Marcus, 2007: 48).
(En pdgina 25).



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

Q Bibliografia

» Abbink, J. (2001). “Violence and Culture: Anthropological and Evolutionary-
Psychological Reflections on Inter-Group Conflict in Southern Ethiopia” en Schmidt, B.
e |. Schroder (eds.); Anthropology of Violence and Conflict: 123-142. Nueva York, Routledge.

» Aijmer, G. (2000). “Introduction: The Idiom of Violence in Imagery and Discourse”
en Aijmer, G. y J. Abbink (eds.); Meanings of Violence: A Cross Cultural Perspective: 1-21.
Oxford, Berg.

» Baudez, C. F. (2009). “Pretium Dolores, Or the value of pain in Mesoamerica” en Orr,
H. y R. Koontz (eds.); Blood and Beauty. Organized Violence in the Art and Archaeology of
Mesoamerca and Central America: 269-290. Los Angeles, Costen Institue of Archaeology
Press.

» Baudez, C. F. (2010). “Sacrificio de ‘si’, sacrificio del ‘otro’” en Lépez Lujan, L. y G.
Olivier (coords.); El sacrificio humano en la tradicién religiosa mesoamericana: 431-446.
Meéxico, IIH-UNAM/ INAH.

» Baudez, C. F. (2011). “Las batallas rituales en Mesoamérica. Parte 1”. Arqueologia
Mexicana XIX (112): 20-29.

» Baudez, C. F. (2012). “Las batallas rituales en Mesoamérica. Parte II”. Arqueologia
Mexicana XIX (113): 18-29.

» Baudez, C. F. (2013). Dolor redentor. El autosacrificio prehispdnico. México, UNAM.
» Bell, C. (1997). Ritual. Perspectives and Dimensions. Nueva York. Oxford University Press.

» Broda, J. (1970). “Tlacaxipehualiztli: A reconstruction of an aztec calendar festival from
16th century sources”. Revista espanola de antropologia americana §: 197-274.

» Broda, ). (1979). “Estratificacidn social y ritual mexica. Un ensayo de Antropologia social
de los mexica”. Indiana 5: 45-82.

» Brylak, A. (2011). “Rivalidad vy ritual: Agonen la religion nahua” en Mikulska, K. y J.
Contel (coord); De dioses y hombres. Creencias y rituales mesoamericanos y sus
supervivencias: 121-145. Varsovia, |Elel-Universidad de Varsovia, IRIEC, Universidad de
Toulouse.

» Brylak, A. (2015). Los espectdculos de los nahuas prehispdnicos: entre antropologia y teatro.
Tesis de doctorado. Varsovia, Universidad de Varsovia.

» Cano, L.y A. Torres. (2009). Calendario y astronomia en Mesoamérica. México, lIA-UNAM.

» Carrasco, D. (1999). City of sacrifice. The Aztec Empire and the Role of Violence in Civilization.
Boston, Beacon Press.

» Cédice Alfonso Caso (Cédice Colombino-Becker 1) (c. siglo XlllI] 1996). Estudio e
interpretacion de Anders, F., Jansen, M. y G. Pérez Jiménez (1996). México, Sociedad
Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck-und Verlagsanstalt/ Fondo de Cultura
Econémica (FCE).

» (Codice Borbdnico ([c. siglo XVI] 1991). Anders, F., Jansen, M. y L. Reyes Garcia (eds.).
Madrid-México, Sociedad Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck-und
Verlagsanstalt/ FCE.

» (Codice Florentino ([1577] 1979). Ed. Facs. del original de la Biblioteca de Medicis en
Florencia, Italia. 3 tomos. México, AGN y Gobierno de la Ciudad de México.



1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

Cédice Nuttall. Crénica Mixteca. El rey 8 Venado, Garra de Jaguar y la dinastia de Teozacualco-
Zaachila ([c. siglo XV]1992). Ed. fasc., preparada por Ferdinand A.; Jansen, M. y G. Pérez.
Madrid/ México/ Viena, Sociedad Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck- u.
Verlagsanstalt/ FCE.

Conrad, G. W. y A. Demarest (1988). Religién e Imperio. Dindmica del expansionismo
azteca e inca. México, Conaculta/ Alianza.

Diaz, R. (2003). El ritual de la lluvia en la tierra de los hombres tigre. México, Conaculta.

Diaz-Barriga, A. (2009). Nifos para los dioses y el tiempo. El sacrificio de infantes en el
mundo mesoamericano. Buenos Aires, Libros de la Araucaria.

Diaz-Barriga, A. (2021). Las batallas rituales entre los antiguos nahuas. Tesis de doctorado
en Estudios Mesoamericanos. Facultad de Filosofia y Letras, Instituto de Investigaciones
Filolgicas, UNAM.

Diaz-Barriga, A. (2024). “Reflexiones en torno a las batallas rituales realizadas en honor
a la diosa Toci en la veintena de Ochpaniztli”. Estudios de Cultura Ndhuatl 67: 85-120.
Disponible en: https://doi.org/10.22201/iih.30618002€.2024.67.78226. Consultada el 20
de octubre de 2025.

Diaz-Barriga, A. (2025). “Tlamahuia y Chonchayocacalihua. Las escaramuzas en honor a
Huitzilopochtli”. Cuicuilco Revista de Ciencias Antropoldgicas 32 (93): 199-227. Disponible
en: https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/23513. Consultada el
20 de octubre de 2025.

Dupey Garcia, E. (2014-2015). “The materiality of color in the body ornamentation of
Aztec gods”. RES: Anthropology and Aesthetics 65/66: 72-88.

Durén, D. ([1581] 2006). Historia de las Indias de Nueva Espana e Islas de la Tierra firme.
Garibay K., A. M. (ed.). 2 tomos. México, Porria.

Duverger, C. (1978). Lesprit du jeu chez les Aztéque. Paris, Mouton Editeur, Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS).

Florentine Codex ([1577] 2012). Anderson, A. J. O. & C. E. Dibble (trads.). 2a ed. 12 tomos.
Salt Lake City, The University of Utah Press.

Godmez, E. (2007) “El mito de Peticién de lluvias de Zitlala” Oxtotitldn, itinerancias
antropoldgicas: 14-19.

Gonzélez Gonzélez, C. J. (2011). Xipe Tétec. Guerra y regeneracién del maiz en la religion
mexica. México, FCE.

Graulich, M. (1982). “Les mises a mort doubles dans les rites sacrificiels des anciens
Mexicains”. Journal de la Société des Américanistes 68: 49-66. Disponible en: https://
www.persee.fr/doc/jsa0037-91741982numé6812208. Consultada el 10 de febrero de 2019.

Graulich, M. (1990). Mitos y rituales del México antiguo. Madrid, Ediciones Istmo.
Graulich, M. (1999). Las fiestas de las veintenas. México, INI.
Graulich, M. (2016). El sacrificio humano entre los aztecas. México, FCE.

Hermann Lejarazu, M. A. (2006). Cédice Nuttall. Lado 1: La vida de 8 Venado. Edicién
especial de la Revista Arqueologia Mexicana 26. México, Raices.

Johansson, P. (2022). Xochimiquiztli, la muerte florida. El sacrificio humano entre los
mexicas. México, IIH-UNAM.

Ledn-Portilla, M. (1958). Ritos, Sacerdotes y Atavios de los Dioses. México, lIH-UNAM.

Leyenda de los soles ([c. 1561] 2011) en Tena, R. (ed.); Mitos e historias de los antiguos
nahuas: 173-206. México, Conaculta.



ISSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria
33.2 (Diciembre 2025)

doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

» Lépez Austin, A. (1967). Juegos rituales aztecas. México, UNAM.

» Loépez Austin, A. (2025). Hombre-dios. Religién y politica en el mundo nahuatl. México,
IIH-UNAM.

» Lépez Austin A. y L. Lopez Lujan (2009). Monte sagrado Templo Mayor. México, IIA-
UNAM, INAH.

» Lépez Hernandez, M. (2012). Mujer divina, mujer terrena. Modelos femeninos en el mundo
mexica y maya. Buenos Aires-México, Libros de la Araucaria.

» Lépez Lujan, L. (1993). Las ofrendas del Templo Mayor de Tenochtitldn. México, INAH.

» Marcus, J. (2007). “Rethinking ritual” en Kyriakidis, E. (ed.); The Archaeology of Ritual: 43-
76. Los Angeles, Costen Institute of Archaeology, University of California.

» Mazzetto, E. (2012). Les typologies des sanctuaires mexicas et leur localisation dans l'espace
sacré du Mexique préhispanique. Lieux de culte et parcours cérémoniels dans les fétes
des vingtaines a Mexico-Tenochtitlan. Tesis de doctorado. Venezia-Paris, Universita Ca’
Foscari di Venezia/ Université de Paris, Sorbonne. (2 tomos).

» Mazzetto, E. (2014). Lieux de culte et parcours cérémoniels dans les fétes des vingtaines d
Mexico-Tenochtitlan. Oxford, BAR Publishing Series.

» Mendieta, G. de ([1596] 2002). Historia eclesidstica indiana. Rubial Garcia, A. (ed.).
México, Conaculta. (2 tomos).

» Molina, A. de ([c. 1571] 2004). Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y
castellana. Leén-Portilla, M. (ed.). México, Porrua. (s5a ed.)

» Najera, M. (1987). El don de la sangre en el equilibrio césmico. El sacrificio y el autosacrificio
sangriento entre los antiguos mayas. México, IIF-UNAM.

» Olivier, G. (2006). “El simbolismo de las espinas de zacate en el México central
posclasico” en Lépez Lujéan, L. et al. (coords.); Arqueologia e historia del Centro de México.
Homenaje a Eduardo Matos Moctezuma: 407-424. México, INAH.

» Olivier, G. (2015). Caceria, sacrificio y poder en Mesoamérica. Tras las huellas de Mixcéatl,
«Serpiente de nube». México, UNAM/ FCE/ CEMCA.

» Orr, H. (1997). Power games in the late formative Valley of Oaxaca: The ballplayer carvings
at Dainzu. Tesis de doctorado. Austin, University of Texas at Austin.

» Orr, H. (2009). “Introductions” en Orr, H. & R. Koontz (eds.), Blood and beauty. Organized
Violence in the Art and Archeology of Mesoamerica and Central America: xiii-xxviii. Santa
Fe, Consten Institute of Archeology Press, University of California.

» Pomar, Bautista de ([21582-1609] 1986). “Relaciéon de Tezcoco” en Acufa, R. (ed.);
Relaciones geogrdficas del siglo XVI: México, tomo tercero: 45-113. México, IA-UNAM.

» Primeros Memoriales ([c. 1561] 1993). Ed. Facsimilar. Real Academia de la Historia y
University of Oklahoma Press. Madrid, Patrimonio Nacional.

» Rodriguez Figueroa, A. (2014). El paisaje festivo en el cecempohuallapohualli de la cuenca
de México del Siglo XVI, segtin las fuentes sahaguntinas. Tesis de doctorado. México, FFyL-
UNAM.

» Romero Galvan, J. R. y R. C. Arredondo (2011). “Fray Diego Duran” en Romero Galvan,
J. R. (coord.); Historiografia novohispana de tradicién indigena, vol. 1: 229-258. México,
IIH-UNAM.

» Sahagun, B. de ([c. 1561] 1997). Primeros Memoriales. Sullivan, T. et al. (trads.). Oklahoma,
University of Oklahoma Press.

» Sahagun, B. de ([1577] 2002). Historia general de las cosas de Nueva Espana. Lépez Austin,
A.y]. Garcia Quintana (eds.). 3 tomos. México, Conaculta.



1SSN 1851-3751 (en linea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria [24-48] Alejandro Diaz-Barriga Cuevas

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

Seler, E. (1988). Comentarios al Cédice Borgia. Frenk, M. (trad.). Tomo I. México, FCE.

Spranz, B. (2006). Los dioses en los cédices mexicanos del grupo Borgia. Una investigacion
iconogrdfica. México, FCE.

Stewart, E. (2009). The Soft Power of Violence: Towards A Definition of Combat Dancing.
Tesis de doctorado. Seattle, University of Washington.

Taube, K. (2018). “The ballgame, boxing and ritual blood sport in Ancient Mesoamerica”
en Renfrew, C., Morley, I. & M. Boyd (eds.); Ritual, Play, and Belief in Evolution and Early
Human Societies. Cambridge, Cambridge University Press. [Edicién digital].

Taube, K. y M. Zender (2009). “American Gladiators: Ritual boxing in the ancient
Mesoamerica” en Orr, H. & R. Koontz (eds.); Blood and beauty. Organized Violence in the
Art and Archeology of Mesoamerica and Central America: 161-220. Los Angeles, Consten
Institute of Archeology Press/ University of California.

Vargas Montes, P. (ed. ) (2018). Fray Diego Durdn. Libro de los ritos. México, El Colegio de
México.

Villela, S. (1990). “Ritual agricola en La Montafia de Guerrero” en: Antropologia, No. 30,
INAH, México, abril-junio 1990.

Valifias Coalla, L. y A. Rodriguez Figueroa (2023). “Tlalok, los Tlalohkeh y su imiSiptlah”
en Rodriguez Figueroa, A. B.; Miranda Linares, E.; Urquijo Torres, P. y]. Bibiano Tonchez
(eds.); Agua, paisajes y jardines nahuas prehispdnicos: 97-150. Morelia, UNAM, Centro de
Investigaciones en Geografia Ambiental.

Vié-Wohrer,A.(1999-2000). “AspectsludiquesdanslaféteaztequeduTlacaxipehualiztli”.
Etudes mongoles et sibériennes. Jeux rituels: 237-254.

Wimmer, A. (2009). “Dictionnaire de la langue nahuatl classique” en Pury, S. de y M.
Thouvenot (eds.); Grand Dictionnaire Nahuatl. [Software PC].



