
Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria, vol. 33, núm. 2, 2025, pp. 24-48.

Xipeme y Tototectin. Las
escaramuzas de los portadores
de pieles en tlacaxipehualiztli.

Alejandro Díaz-Barriga Cuevas.

Cita:
Alejandro Díaz-Barriga Cuevas (2025). Xipeme y Tototectin. Las
escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli. Memoria
Americana. Cuadernos de Etnohistoria, 33 (2), 24-48.

Dirección estable: https://www.aacademica.org/alejandro.diaz.barriga/16

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pv9e/zNa

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/alejandro.diaz.barriga/16
https://n2t.net/ark:/13683/pv9e/zNa
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

2424 CONVOCATORIA ABIERTA[24-48] 

 " Alejandro Díaz-Barriga Cuevas*

Fecha de recepción: 7 de agosto de 2025. Fecha de aceptación: 4 de diciembre de 2025

Resumen

Entre los mexica del Altiplano central mesoamericano existieron distintas con-
frontaciones violentas donde bandos opuestos se enfrentaban con el propósito 
de lesionar o aprehender a sus adversarios. Estas prácticas, identificadas como 
“batallas o escaramuzas rituales”, se realizaban en al menos ocho fiestas veinte-
nales. Una de las más significativas ocurría en tlacaxipehualiztli, festividad dedi-
cada a Xipe Totec, donde el desollamiento y uso de pieles humanas constituía 
el elemento central. Los participantes, xipeme (guerreros) y tototectin (enfermos 
que habían hecho votos), portaban pieles de sacrificados y se enfrentaban en 
una batalla que transformaba la ciudad en un campo ceremonial. La confron-
tación iniciaba al amanecer, tras exhibirse los participantes sobre el zacate y la 
tiza elementos simbólicos que representaban la tierra y el sol respectivamente. 
Los veinte días posteriores incluían visitas domiciliarias para recolectar bienes 
y enfrentamientos esporádicos entre portadores de pieles, culminando con el 
entierro ritual de estas en el templo de Yopico.

Xipeme and Tototectin. The skirmishes of skin bearers in 
tlacaxipehualiztli

Abstract

Among the Mexica of the Mesoamerican central highlands several violent 
confrontations took place, where opposing groups faced each other aiming 
to injure or capturing their adversaries. These practices, identified as “ritual 
battles or skirmishes,” were performed in at least eight veintenas. One of the 
most significant occurred during tlacaxipehualiztli, festivity dedicated to Xipe 
Totec, where flaying and the use of human skins constituted the central ele-
ment. The participants, xipeme (warriors) and tototectin (sick people who had 

Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas 
de los portadores de pieles 

en tlacaxipehualiztli

Palabras clave

batallas rituales
desollamiento

Xipe Totec
tiza y zacate

* Posdoctorante SECIHTI, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM), Ciudad de México, México. E-mail: alejandro.diazb@historicas.unam.mx; ORCID https://orcid.org/0000-
0001-9724-5618.

Keywords

ritual battles
flaying

Xipe Totec
chalk and zacate grass



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

25Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48] 25

made vows), wore the skins of sacrificed victims and engaged in a battle that 
transformed the city into a ceremonial field. The confrontation began at dawn, 
after the participants displayed themselves on zacate grass and chalk symbolic 
elements that represented earth and sun respectively. The following twenty 
days included house visits to collect goods and sporadic confrontations bet-
ween skin bearers, culminating with the ritual burial of the skins in the temple 
of Yopico.

Xipeme e Tototectin. As escaramuças dos portadores de peles 
em tlacaxipehualiztli

Resumo

Entre os mexicas do Altiplano central mesoamericano realizavam-se distintas 
formas de confrontos violentos onde grupos opostos se enfrentavam com o pro-
pósito de ferir ou capturar seus adversários. Estas práticas, identificadas como 
“batalhas ou escaramuças rituais”, eram realizadas em pelo menos oito festas 
veintenas. Uma das mais significativas ocorria em tlacaxipehualiztli, festividade 
dedicada a Xipe Totec, onde o esfolamento e uso de peles humanas constituía o 
elemento central. Os participantes, divididos em xipeme (guerreiros) e tototectin 
(enfermos que haviam feito votos), portavam peles de sacrificados e se enfren-
tavam numa batalha que transformava a cidade em um campo cerimonial. O 
confronto iniciava ao amanhecer, após os participantes se exibirem sobre o 
capim zacate e o giz elementos simbólicos que representavam a terra e o sol 
respectivamente. Os vinte dias posteriores incluíam visitas domiciliares para 
coletar bens e confrontos esporádicos entre portadores de peles, culminando 
com o enterro ritual destas no templo de Yopico.

Introducción

El estudio de las prácticas rituales mesoamericanas revela una intrincada e 
interesante red de significados simbólicos en donde la violencia ritual1 era 
parte fundamental del lenguaje sagrado, mediante el que se articulaban las 
relaciones entre los humanos y las deidades, el orden cósmico y también el 
social. Entre estas manifestaciones rituales, las escaramuzas o batallas rituales2 
ocuparon un lugar importante dentro de las fiestas calendáricas de los pueblos 
nahuas del Posclásico tardío, particularmente entre los mexicas del Altiplano 
central mesoamericano.

El calendario ritual mexica estaba estructurado en torno a las fiestas veinte-
nales o cecempohualli, consistentes en un sistema de dieciocho periodos de 
veinte días cada uno que, junto con los cinco días “sin cuanta” o nemontemi, 
completaban el ciclo solar de 365 días o xiuhpohualli (Graulich, 1999; Cano y 
Torres, 2009: 43-52; Díaz-Barriga, 2009: 183-192, entre muchos otros). Cada 
veintena estaba dedicada a deidades específicas y se caracterizaba por com-
plejos rituales que involucraban procesiones, danzas, cantos, ayunos, autosa-
crificios y, de manera prominente, sacrificios humanos (Graulich, 1999). Estas 
celebraciones no solo marcaban el paso del tiempo agrícola y astronómico sino 
que constituían momentos específicos para la renovación del pacto entre los 
dioses y los seres humanos, asegurando de esta forma el mantenimiento del 
orden cósmico y social. Dentro de este ciclo ceremonial, al menos en cinco 

Palavras-chave

batalhas rituais
esfolamento
Xipe Totec
giz e capim zacate

1. El concepto de violencia ritual en 
el contexto mesoamericano ha sido 
tradicionalmente utilizado para 
aludir a la guerra y el sacrificio; 
sin embargo no es exclusivo a 
estos tópicos pues incluye también 
otras prácticas rituales, como las 
batallas o escaramuzas, algunos 
tipos de danzas, los autoflagelos, el 
autosacrificio, entre otros. En este 
sentido, debe entenderse como una 
manifestación en la cual los actos 
y las expresiones se relacionan 
con la manifestación de violencia, 
entendida esta última como una 
acción encaminada a generar daño, 
dolor (al respecto véase: Baudez, 
2009: 269-290) y/o humillación 
a la entidad o ser sobre la que se 
ejecutaba, la cual era legitimada 
por sus autores y se encontraba 
sustentada en la tradición o en las 
prácticas culturales precedentes. 
Era en sí una forma de comunicación 
o un lenguaje que, como menciona 
Aijmer (2000: 8), daba forma y 
significado a las instituciones 
(véase también Abbink, 2001: 129). 
(Continúa en página 44).

2. “Batalla ritual”, como su nombre 
lo expresa, es la “ritualización de 
la violencia en forma de combate” 
(Stewart, 2009); no obstante, en el 
contexto mesoamericano algunos 
actos, como las “guerras floridas”, 
se pueden considerar también 
como una forma específica de 
batalla ritual. Para los fines del 
presente artículo se entiende como 
la confrontación entre dos grupos 
antagonistas, compuestos la 
mayoría de las veces por miembros 
de una misma comunidad y 
cuya funcionalidad variaba con 
respecto a la festividad en la que 
se realizaban (Díaz-Barriga, 2021: 
8-10).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

26  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

veintenas, se realizaban batallas o escaramuzas rituales las cuales han sido 
poco estudiadas,3 en gran medida debido a que en las fuentes documentales 
existen pocos registros que den cuenta de ellas. No obstante, se pueden rastrear 
posibles evidencias arqueológicas de este tipo de acciones desde periodos 
antiguos (Orr, 1997; Taube y Zender, 2009; Baudez, 2011, 2012, 2013; Taube, 
2018; Díaz-Barriga, 2021: 265-295) en las que, en ocasiones, se encuentra la 
presencia de desollados. Además aún en la actualidad se siguen practicando 
en regiones como el actual estado de Guerrero, (Villela, 1990: 2-9; Díaz, 2003; 
Gómez, 2007: 14-19, entre otros), evidenciando con ello que este tipo de mani-
festaciones rituales mantienen una importancia clave dentro de la ritualidad 
mesoamericana que aún requiere ser investigada.

El presente trabajo se centra en el análisis de una de las confrontaciones rituales 
más significativas y complejas del ciclo ceremonial mexica: las escaramuzas 
de los portadores de pieles humanas durante la veintena de tlacaxipehualiztli, 
festividad dedicada al dios Xipe Totec: “Nuestro señor el desollador”.4 Esta 
celebración, destacada por la magnitud de sus sacrificios humanos y por el 
uso ritual de las pieles de los sacrificados, presenta elementos interesantes 
que permiten observar aspectos importantes para comprender un poco más 
los aspectos propios de este tipo de actos y sus implicaciones dentro de la 
cosmovisión nahua, así como sus conexiones entre guerra, sacrificio, regene-
ración y poder.

Este artículo deriva de mi tesis doctoral (Díaz-Barriga, 2021) y se inscribe en 
una serie de trabajos (Díaz-Barriga, 2024 y 2025) que buscan analizar siste-
máticamente las diversas manifestaciones de este tipo de actos rituales en 
el calendario mexica y hacer accesibles estos conocimientos a una audiencia 
más amplia. 

Aunado a lo anterior, se pretende aquí dar cuenta de los aspectos más impor-
tantes dentro de estas confrontaciones rituales, donde dos grupos antagónicos 
-los xipeme y los tototectin- se enfrentaban portando las pieles de los sacrificados 
transformando el espacio urbano de Tenochtitlan en un escenario bélico. A 
través del análisis detallado de las fuentes coloniales, principalmente los tex-
tos sahaguntinos y la obra de fray Diego Durán, se examinarán los elementos 
constitutivos de estas escaramuzas: los participantes y sus motivaciones, los 
espacios rituales, los objetos simbólicos empleados, y las implicaciones sociales 
y cosmológicas de estos enfrentamientos.5

Un aspecto particularmente relevante de este estudio es la exploración de la 
transformación ontológica que experimentaban los portadores de pieles, quie-
nes al vestir los despojos de los sacrificados no solo representaban al dios Xipe 
Totec sino que encarnaban la tensión fundamental entre identidad y alteridad, 
entre la vida y la muerte, entre el guerrero victorioso y el enemigo vencido. 
Esta dualidad, característica del pensamiento mesoamericano, se manifestaba 
también en los elementos simbólicos empleados durante las escaramuzas -el 
zacate y la tiza- que remitían a las oposiciones fundamentales del cosmos 
nahua: lo terrestre y lo solar, lo femenino y lo masculino, lo frío y lo caliente.

Asimismo, se abordará la posible continuidad histórica de estas prácticas ras-
treando sus antecedentes iconográficos desde el periodo Clásico Tardío en 
sitios como Cerro de la Campana, Monte Albán y Teotihuacán, lo que sugiere 
una amplia distribución geográfica y temporal de la asociación entre desolla-
miento y confrontación ritual. Esta perspectiva diacrónica permitirá situar las 
escaramuzas de tlacaxipehualiztli dentro de una tradición mesoamericana más 

3. Quizás los únicos estudios en 
que algunas fueron abordadas 
son los de: López Austin (1967), 
Duverger (1978), Vié-Wohrer (1999-
2000) y Brylak (2011, 2015), dado 
que en su inmensa mayoría fueron 
consideradas “juegos”,

4. Sobre esta propuesta de 
traducción ver Baudez (2013: 283)

5. Conviene aclarar que la selección 
de estas fuentes no responde a una 
búsqueda selectiva de evidencias 
que sustenten una visión 
predeterminada del ritual. Tras 
años de investigación exhaustiva en 
una amplia gama de documentos 
prehispánicos y coloniales estas 
son las fuentes que contienen 
información específica sobre las 
escaramuzas rituales. De la misma 
forma, cabe mencionar que las 
imágenes incluidas en el presente 
artículo corresponden a las únicas 
representaciones iconográficas 
conocidas, presentes en códices, 
de estos actos rituales, y su 
inclusión responde estrictamente 
a criterios documentales. Aunque 
reconozco plenamente los sesgos 
y mediaciones presentes en toda 
documentación colonial considero 
que adoptar una postura de 
escepticismo radical que reduce 
estos textos a ‘meras invenciones’ 
nos privaría de herramientas 
valiosas para aproximarnos al 
pasado mesoamericano. El desafío 
metodológico no consiste en 
descartar estas fuentes sino en 
desarrollar lecturas críticas que 
reconozcan sus limitaciones sin 
negar su potencial informativo. Para 
una discusión más amplia sobre 
estos aspectos metodológicos, 
véase Díaz-Barriga (2021: 30-50).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

27Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

amplia, al tiempo que se identifican las particularidades y transformaciones 
que estas prácticas experimentaron entre los mexicas.

Finalmente, como se ha mencionado, este estudio busca contribuir a la com-
prensión más profunda de las llamadas “batallas rituales” mesoamericanas, 
demostrando que lejos de ser simples representaciones teatrales o “juegos”, 
como han sido vistas desde los propios cronistas coloniales, integraban múl-
tiples aspectos propios de la cosmovisión mesoamericana.

La utilización de las pieles humanas dentro del contexto de las 
batallas rituales

Los antiguos nahuas realizaban al menos ocho escaramuzas rituales,6 efec-
tuadas en las veintenas de hueytozoztli, panquetzaliztli-atemoztli, ochpaniztli, 
tlacaxipehualiztli y tititl, resultando solo dos de ellas con elementos claramente 
lúdicos, en contraste de la mayoría que eran verdaderas confrontaciones vio-
lentas en las que, en ocasiones, podría haber heridos o muertos (Díaz-Barriga, 
2021, 2024 y 2025).

Ahora bien, quizás uno de los elementos más interesantes y llamativos en 
cuanto a éstas es la relación que mantenían con la utilización de las pieles 
de los desollados, aspecto que ha sido reportado desde, al menos, el periodo 
Clásico. Al respecto, Claude-François Baudez refería que: 

A partir del Clásico Tardío, en la iconografía de Cerro de la Campana y de las 
estatuas-efigie de Oaxaca se asocian la batalla ritual y el desollamiento. En 
el curso de los siglos que precedieron a la conquista, el combate amañado o 

sacrificio gladiatorio prosigue con el desollamiento de la víctima y el uso de 
la piel como vestimenta (Baudez, 2012: 24).

Lo anterior se basa en la existencia de varias figurillas en las que se retrata-
ron a diversos personajes llevando las pieles de los desollados, los mismos 
que tradicionalmente han sido denominados como xipes, de quienes en años 
recientes se ha propuesto que se trataba de combatientes de batallas rituales 
(Taube y Zender, 2009: 161-220; Taube, 2018), lo que conllevaría a considerar 
la antigüedad de este tipo de prácticas y cuestionarse sobre la continuidad 
de las mismas, así como sobre la relación existente entre el desollamiento 
y las escaramuzas. Las posibles evidencias que asocian ambas prácticas se 
encuentran, además de en aspectos propios de la iconografía del Cerro de la 
Campana, en la tumba 5 de Huijazoo o Suchiquiltonco, en Monte Albán, El 
Baúl, Bilbao y Teotihuacán, (Díaz-Barriga, 2021: 265-295), lo que sugiere una 
amplia distribución geográfica y temporal para estas prácticas rituales.

Centrándonos únicamente en los nahuas del Posclásico tardío, se debe mencio-
nar que el desollamiento tenía un papel fundamental en dos de las principales 
fiestas veintenales en las que se realizaban las batallas rituales, en donde se 
encontraba relacionado con el aspecto bélico. De tal manera que era precisa-
mente en las veintenas de tlacaxipehualiztli y ochpaniztli, festividades realizadas 
en honra a los dioses Xipe Totec y Toci-Tlazolteotl, en las que se llevaban a 
cabo grandes escaramuzas, y el desollamiento y la utilización de las pieles por 
parte de los participantes eran una de las características de mayor importancia.

Al respecto, no cabe duda de que la mayor cantidad de referencias registradas 
en torno a la utilización de las pieles se encuentran en las descripciones de los 

6. No se puede descartar que 
pudo haber una cantidad mayor; 
sin embargo, en las fuentes 
documentales no existen muchos 
datos que permitan demostrarlo. 
Durante mis investigaciones 
di cuenta de siete de ellas, 
posteriormente tras una nueva 
lectura sobre los documentos 
y el análisis del trabajo de la 
investigadora Elena Mazzetto 
(2012) he podido constatar que en 
realidad -al parecer- son en efecto 
ocho, al respecto consultar Díaz-
Barriga (2024).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

28  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

rituales realizados en la veintena de tlacaxipehualiztli, en la que tenían lugar 
diversos actos ampliamente relacionados con la guerra, entre otros elementos 
(González González, 2011), siendo además en la que se efectuaban una mayor 
cantidad de sacrificios humanos, tal como reflejan los escritos de fray Diego 
Durán quién describía que en esos tiempos se mataban más hombres que en 
las otras veintenas (Durán, [1581] 2006, I: 96).

La fiesta en cuestión tenía un marcado papel bélico,7 algo ampliamente resal-
tado por los tenochcas quienes mediante los actos rituales elaborados en la 
veintena, en específico con el tlahuahuanaliztli “el acto de raer, o de rayar algu-
na cosa” (Molina, [c. 1571] 2004: f. 144r), mejor conocido como el sacrificio 
gladiatorio, demostraban ante los demás pueblos su hegemonía y opulencia.8

El ritual consistía en el enfrentamiento entre un guerrero cautivo, quien por su 
valentía se hubiese destacado en la guerra, contra cuatro o cinco combatientes 
tenochcas en una evidente desigualdad, motivo por el cual se le puede consi-
derar, siguiendo a Baudez (2011: 20-29), como una batalla amañada. Al cautivo 
que habría de morir se le amarraba al temalacatl y se le daban cuatro esferas 
de madera de pino, denominadas como ocotzontetl, un chimalli (escudo) y una 
macana -que en lugar de filos de obsidiana llevaba plumas adosadas- con lo 
que se defendía de cuatro guerreros tenochca, quienes iban armados con sus 
macuahuitl (espada con filos de obsidiana); en el caso de derrotarlos enfrentaba 
también a un quinto hombre que era zurdo. Al concluir el combate, cuando 
el cautivo era derrotado, se le recostaba sobre el temalacatl (piedra redonda 
utilizada para las inmolaciones) y era sacrificado mediante la extracción del 
corazón (Sahagún, [1577] 2002: 182-183).

Es importante señalar que Michel Graulich (1999: 300) demostró, en térmi-
nos generales, que la veintena de tlacaxipehualiztli se encontraba directamente 
relacionada con la guerra y con el nacimiento del Quinto sol; el mencionado 
investigador dio cuenta de que el ritual del tlahuahuanaliztli rememoraba y 
recreaba el mito registrado en la Leyenda de los Soles, donde se narra la lucha 
entre los 400 mimixcoa que habían sido creados para alimentar al sol y a la 
tierra y sus cinco hermanos.9

Ahora bien, por lo que se puede inferir a partir de la lectura de los datos 
registrados por los informantes de Sahagún, los festejos en honra de Xipe 
Totec se iniciaban la noche anterior a la celebración del sacrificio gladiatorio y 
mediante rituales preparativos a los que eran expuestos los cautivos que iban 
a morir, a quienes se les quitaba el cabello de la coronilla y se les hacía velar 
toda la noche frente a un fogón (Sahagún, [1577] 2002: 180). Lo anterior era 
evidentemente parte de un ritual de paso mediante el cual se transformaba 
el carácter o esencia de los individuos que habrían de morir. Es importante 
hacer mención que ya durante la veintena anterior, en atlcahualo, se realiza-
ban actos relacionados con la fiesta, tal como una especie de simulacro del 
tlahuahuanaliztli en el que se simulaban los sacrificios que se realizarían días 
posteriores y se fingía la extracción del corazón, utilizando para ello en lugar 
de un cuchillo de pedernal una especie de tortillas denominadas yopitlaxcalli o 
tortilla de Yopi (Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 45; Broda, 1970: 202; González 
González, 2011: 256).

7. Más allá de los planteamientos 
originales de Eduard Seler (1988: 
128 y ss) quien asociaba los rituales 
de dicha veintena con la renovación 
de la vegetación primaveral y la 
preparación de la siembra.

8. Es importante señalar que 
este ritual no era exclusivo de 
los grupos nahuas y se tienen 
registros que permiten demostrar 
su práctica en diversas regiones 
mesoamericanas. Por ejemplo, se 
le encuentra pintado en, al menos, 
dos códices procedentes de la 
región mixteca: el Códice Alfonso 
Caso Becker I ([c. siglo XIII] 1996: 
lám. 36. 9) y el Códice Nuttall ([c. 
siglo XV] 1992: f. 83r.). Con respecto 
a la representación de este en 
ambos documentos, Hermann 
Lejarazu (2006: 100) refiere que 
se trata del sacrificio del señor 10 
Perro, sobrino de 8 Venado, Garra 
de jaguar, quien por línea materna 
se encontraba relacionado con el 
linaje del dios Xipe, razón por la 
cual tuvo una muerte asociada a la 
deidad.

9. El mito en cuestión refiere que 
en un día 1 pedernal nacieron 
dichos personajes de la diosa 
Iztac Chalchiuhtlicue, quien 
posteriormente dio a luz a otros 
cinco. El sol ordena a los primeros 
que deben alimentarlo a él y a 
la tierra, su madre, para lo cual 
les otorga flechas especiales; sin 
embargo, éstos ignoran la voluntad 
del astro y prefieren divertirse, 
flechando aves, emborracharse y 
acostarse con mujeres; ante esto 
el sol decide destruirlos pidiendo a 
los otros cinco, aquellos que habían 
nacido tiempo después, que les 
dieran muerte (Leyenda de los soles, 
[c. 1561] 2011: 185-187).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

29Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

Los portadores de las pieles: los xipeme y tototectin

Es importante señalar que desde el inicio de los rituales preparativos arriba 
expuestos los cautivos que habrían de ser sacrificados eran denominados xipeme  
y tototectin, el primer término, según fray Bernardino de Sahagún, quería decir 
“desollados” y el segundo “muertos a honra del dios Totec” (Sahagún, [1577] 
2002: 180). Tal parece que estos calificativos se aplicaban o eran específicos a las 
pieles, ya que después de muertos los cautivos tanto su cuerpo como su cora-
zón adquirían otro nombre -como se verá más adelante-. Además, es menester 
añadir que en ochpaniztli un portador de la piel e imagen o ixiptla de la diosa 
Toci, el Teccizcuacuilli, sacrificaba a cuatro cautivos cuyos cuerpos también 
eran desollados y las pieles vestidas por los sacerdotes de Chicomecoatl, a los 
que llamaban precisamente tototectin. Sobre este punto Johansson (2022: 463) 
propone que la divinidad del dios se dividía en dos, los xipeme representantes 
de la deidad y los tototectin (nuestros señores cortados) representantes de los 
desollados, aspecto que aunque sugerente me parece que, en ambos casos, se 
trataba de las mismas representaciones como se verá a continuación.

Así los hombres que vestían las pieles en tlacaxipehualiztli recibirían precisa-
mente estos nombres, ya que ellos serían representantes o imágenes ixiptla del 
dios Xipe Totec. En sí, uno de los aspectos fundamentales para comprender las 
escaramuzas de tlacaxipehualiztli es reconocer que los portadores de pieles se 
convertían en estos seres, a través de un proceso de transformación ontológica. 
Como señala Alfredo López Austin (2025: 147 y ss.): el ixiptla era el recipiente 
(o cobertura) de un poder divino, un ser que había sido preparado ritualmente 
para albergar la fuerza del teotl de la deidad.

Leopoldo Valiñas Coalla y Andrea Rodríguez Figueroa (2023: 98), a partir del 
análisis de las descripciones y narraciones dentro de la obra sahaguntina, dan 
una interesante definición del ixpitla al señalar que el término hace alusión a 
“aquella cosa o ser que tiene la posibilidad de tener algunas o todas las carac-
terísticas de algo, poseer habilidades o responsabilidades de alguien y ser y 
actuar en lugar de ese algo o de ese alguien en determinadas situaciones”, 
denotando además la importancia que tiene el ubicar en el tiempo y espacio 
su presencia. En el caso de los xipeme y tototectin ocupan en el ritual algunas 
de dichas características o identidades, al ser simultáneamente los guerreros 
participantes, los enemigos sacrificados cuyas pieles portaban y manifesta-
ciones de Xipe Totec.

El acto de vestir la piel constituía el mecanismo central de esta transformación 
en ixiptla durante tlacaxipehualiztli. La piel era entonces el medio de transfe-
rencia ontológica, la cual contenía y transmitía la identidad y la fuerza vital 
del sacrificado. Al ponerse esta envoltura, el portador no solo adoptaba la 
apariencia externa del enemigo inmolado sino que incorporaba también su 
esencia. (cfr. Baudez, 2013: 286-287)

Al amanecer del día de la fiesta los dueños de los cautivos10 los conducían a la 
base del templo de Huitzilopochtli, en donde los entregaban a los sacerdotes 
que se encargarían de subirlos y sacrificarlos por medio de la cardioecto-
mía. Aquí se debe mencionar que, a partir de la muerte de los cautivos, su 
corazón comenzaba a recibir el nombre de cuauhnochtli y era depositado en 
el Cuauhxicalco, mientras el cuerpo era denominado como cuauhtecatl y era 
arrojado gradas abajo para que llegara al Apetlac, sitio que se encontraba al pie 
de la escalinata en donde se realizaban importantes actos rituales también en 
las veintenas de ochpaniztli y panquetzaliztli.11 Lo anterior rememoraba, según 

10. Es decir, aquellos guerreros que 
los habían capturado en batalla.

11. Sobre el Apetlac véase López 
Austin y López Luján (2009: 304-
309); González González (2011: 128-
134) y Mazzetto (2014: 40-52).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

30  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

David Carrasco (1999: 151), la batalla y el sacrificio de Coyolxauqui por su 
hermano Huitzilopochtli y, en efecto, el Apetlac era un espacio directamente 
asociado a los mitos y rituales referentes a la lucha de Huitzilopochtli con sus 
hermanos.

En dicho lugar, los cuerpos eran recuperados por los huehuetzin cuacuacuiltin 
quienes los desollaban para posteriormente llevar el cuerpo al calpulli al que 
pertenecía el dueño del cautivo, en donde era destazado y posteriormente 
consumido por los amigos y parientes del captor mientras uno de los muslos 
era enviado al huey tlatoani para que lo comiera (Sahagún, [1577] 2002: 180). La 
información relativa a desollar en dicho lugar solo se encuentra en la columna 
en castellano del Códice Florentino, de ahí que se pueda suponer que se trata 
de un dato proporcionado por el propio fraile (González González, 2011: 351); 
aunque también se debe considerar, como menciona Elena Mazzetto (2012: 
88, n. 56), que la información legada por el fraile no descartaría que el deso-
llamiento se realizara en algún lugar aledaño al templo.

En cuanto a la utilización de las pieles se debe advertir que en las fuentes hay 
ciertas divergencias o contradicciones sobre quiénes eran los que las vestían 
y las acciones que se realizaban con ellas, lo anterior posiblemente debido al 
hecho de que los datos fueron recopilados en diversas regiones y aunque es 
de suponer que, en términos generales, las festividades religiosas debieron ser 
similares en diversas partes y mantener elementos en común existe una fuerte 
probabilidad de que las discrepancias presentes en los documentos coloniales 
procedan precisamente de diferencias regionales. En ese sentido, se debe tener 
en cuenta, como ya se ha mencionado, que tanto los documentos preparados 
por los frailes Bernardino de Sahagún y Diego Durán son los que contienen 
mayor cantidad de información sobre los temas aquí tratados y ambos fueron 
elaborados en diferentes lugares, utilizando para ello informantes proceden-
tes de diversas regiones. Así, por ejemplo, mientras que la obra de Sahagún 
fue redactada en Tepeapulco y en Tlatelolco, Diego Durán realizó la suya en 
Hueyapan, donde era vicario aunque sobre este último es importante seña-
lar que también utilizó para su trabajo otros documentos (Romero Galván y 
Arredondo, 2011: 229-258; Vargas Montes, 2018: 13-26).

A partir de la advertencia anterior, es menester mencionar que los registros 
dan cuenta de que las pieles no solo eran utilizadas por los señores, quienes 
realizaban actos específicos con ellas (González González, 2011: 367-369), sino 
por cuatro tipos diferentes de portadores: sacerdotes, enfermos, pobres y gue-
rreros. Además se efectuaban con ellas tres acciones principales. La primera 
era su uso como vestimenta para representar a diferentes dioses, lo cual es 
únicamente señalado por Durán quien da cuenta de que se sacrificaban a los 
representantes de nueve dioses y se les desollaba para que, acto seguido, “otros 
tantos indios” vistieran las pieles recibiendo el mismo nombre de las deidades 
sacrificadas (Durán, [1581] 2006: 97). En este caso, no sería extraño que los 
que vestían las pieles hubieran sido sacerdotes (Broda, 1970: 221).12 Durán 
refiere también que los representantes de los dioses, ataviados como éstos y 
llevando las pieles de los sacrificados, se presentaban a los distintos puntos 
cardinales realizando el ritual neteotoquiliztli, lo que es traducido por el fraile 
como “reputarse como dios” (Durán, [1581] 2006: 97), para posteriormente 
acudir a presenciar el tlahuahuanaliztli. Según Carrasco (1999: 145), éste era el 
nombre de todos los actos realizados con las pieles ya que menciona que este 
rito involucraba el mendigar con las pieles puestas, lo cual incluía también 
las escaramuzas y las visitas a las casas familiares en donde los que portaban 
las pieles recibían obsequios.

12. Fray Gerónimo de Mendieta 
registró que los sacerdotes del 
templo usaban las pieles, los cuales 
“las vestían sobre sus carnes, y por 
devoción o valentía los traían así 
veinte días, y andaban saltando y 
gritando por las calles con ellos” 
(Mendieta, [1596] 2002: 214-215).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

31Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

La segunda forma en la que se empleaban las pieles, y que es la que aquí nos 
ocupa, era su uso dentro de una escaramuza ritual en la cual se enfrentaban 
los xipeme en contra de los tototectin, acto que -como se ha aludido- solo es 
mencionado en las fuentes sahaguntinas y en aquellos documentos basados en 
las mismas. Aquí debo mencionar que se postula precisamente que se trataban 
de dos grupos diferentes, a diferencia de otros investigadores como Dibble y 
Anderson quienes llegaron a suponer que los términos de xipeme y tototectin 
hacían referencia a las mismas personas (Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 50 
n. 13). Sin embargo, bajo el contexto de la descripción de la escaramuza, y 
sobre todo a raíz de la traducción de las descripciones del ritual redactadas 
en náhuatl, me parece que resulta claro que eran los nombres de grupos anta-
gonistas y no sinónimos.13

Finalmente, una tercera y última acción que realizaban los portadores de las 
pieles, registrada en varios documentos, es la utilización de estas durante 
veinte días con la finalidad de pedir “limosna” de casa en casa, tiempo durante 
el cual también había enfrentamientos entre aquellos que las llevaban. Sobre 
esto último conviene mencionar que más que solicitar “limosnas” se trataba 
de una recolección de bienes destinados a las celebraciones relacionadas con 
la promoción de los guerreros que hubieran donado a los cautivos para su 
sacrificio, quienes eran en sí los custodios de las pieles (González González, 
2011: 371-390).

Es sobre este último acto que existe mayor contradicción en las fuentes, ya 
que en éstas no queda muy claro quiénes eran los que usaban las pieles para 
las peticiones. Al respecto, Durán ([1581] 2006: 100) y Pomar ([c. 1582-1609] 
1986: 65) dan cuenta de que eran los pobres quienes las portaban, mientras 
los informantes de Sahagún refieren que las llevaban personas que padecían 
alguna enfermedad relacionada con el dios Xipe y que hubiesen hecho un voto 
a la deidad. Así, además de cuestionar quiénes eran los que representarían en 
la escaramuza a los xipeme y a los tototectin, un tema interesante a inquirir es 
si estos además eran los mismos que llevarían las pieles los siguientes días, 
durante la recolección de bienes.

Con base en lo anterior, quizá un elemento que resulta central para tratar de 
entender las divergencias en las fuentes es observar que en realidad las pieles 
eran obtenidas en, al menos, dos ocasiones diferentes, y tal parece que, en cada 
una de estas, el destino al que eran reservadas era distinto. De esta manera, 
en los documentos sahaguntinos queda claro que las pieles se obtenían en 
dos sacrificios, el primero era el que se realizaba con cautivos en el Templo de 
Huitzilopochtli, que se ha mencionado líneas arriba y con el que se conseguían 
aquellas que serían empleadas en la escaramuza ritual. Además, es posible que 
en la misma fecha, aunque esto no es muy claro, se realizara la inmolación de 
los representantes de los dioses mencionados por Diego Durán.

Tiempo después, se efectuaba el ritual del tlahuahuanaliztli, en el que los 
cautivos tras haber sido derrotados eran sacrificados o rematados por el 
Yohuallahuan, quien era el sacerdote principal de la fiesta, y sus cuerpos eran 
también desollados.14 En dicha ocasión, el dueño del cautivo después de haber 
ido a ofrecer la sangre del sacrificado a todos los dioses de los templos: 

Iba luego al palacio real a descomponerse, y el cuerpo de su captivo llevábale 

a la casa que llamaban calpulco, donde había tenido la vigilia la noche antes, y 
allí les desollaban. De ahí llevaba el cuerpo desollado a su casa. Allí le dividía 

13. Líneas arriba se mencionó la 
propuesta de Johansson (2022) al 
respecto.

14. El personaje en cuestión tenía 
un papel central dentro de los 
rituales realizados en la veintena 
y participaba directamente en 
la escaramuza que tenía lugar 
en momentos anteriores al 
tlahuahuanaliztli.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

32  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

y hacía presentes de la carne a sus superiores, amigos y parientes (Sahagún, 
[1577] 2002: 183).

De esta manera, la diferencia radicaba en que aquellos que eran sacrificados 
en el primer día de la fiesta, en el Templo de Huitzilopochtli, eran desollados 
en el Apetlac por los huehuetzin cuacuacuiltin, mientras que el cuerpo de los 
inmolados en el ritual del tlahuahuanaliztli, los huahuantin eran entregados a 
sus captores y se desollaban en el espacio comunitario o el Calpulco, quedando 
las pieles en posesión directa del captor o dueño (González González, 2011: 
349-371). De esta forma resulta interesante la diferencia entre ambos sacrificios 
y la posterior utilización de las pieles, ya que es precisamente a partir de estas 
diferencias que se podría llegar a proponer quiénes eran los que las llevaban 
y cuáles las actividades que realizaban con ellas.

Así, lo primero que debe destacare es que la escaramuza ritual tenía lugar antes 
de la realización del tlahuahuanaliztli, motivo que en una primera instancia 
demuestra que las pieles utilizadas en la misma habrían sido tomadas de las 
víctimas del primer sacrificio. Al ser estas pieles obtenidas en el Apetlac, sitio 
asociado al culto a Huitzilopochtli, debieron estar relacionadas con dicha dei-
dad y con la guerra. Por otra parte, es probable que las pieles quedaran bajo la 
custodia directa de los huehuetzin cuacuacuiltin y, por lo tanto, se les quitaban a 
los dueños de los cautivos, resultando de ello que sería posiblemente el Estado 
tenochca o el propio tlatoani quien tuviera la potestad sobre ellas, siendo éste 
el encargado de distribuirlas a aquellos que las utilizarían en las escaramuzas 
(González González, 2011: 392; Rodríguez Figueroa, 2014: 145).

En contraparte, las pieles de las “víctimas” del tlahuahuanaliztli quedaban, 
como se ha mencionado, bajo la custodia del dueño del cautivo, de ahí que los 
informantes de Sahagún refirieran: “El pellejo del captivo era del que le había 
captivado” (Sahagún, [1577] 2002: 184). De esta manera, eran precisamente 
éstas las que se prestaban para ser utilizadas en la recolección de bienes, resul-
tando en este caso muy probable que aquellos que las pedían fueran los pobres 
(Broda, 1970: 221-222; Pomar, [c. 1582-1609] 1986: 65; Durán, [1581] 2006: 100), 
aunque, como se verá, estos no eran los únicos que lo hacían.

Ahora bien, regresando a los que utilizarían las pieles en la escaramuza ritual, 
en el libro I del Códice Florentino, en el capítulo referente al dios Xipe Totec, se 
aclara que aquellos que estuvieran enfermos de la piel, o que tuvieran alguna 
de las enfermedades atribuidas a la deidad, en especial de los ojos, hacían un 
voto al dios comprometiéndose a vestirse con las pieles de los sacrificados 
(Sahagún, [c. 1561) 1997: 57; Florentine Codex, [1577] 2012: 41). Quizá era como 
resultado de haber incumplido con alguna labor agrícola (González González, 
2011: 302), por lo que la utilización de estas y, en especial, su participación 
dentro de la escaramuza ritual debieron servir como una acción expiatoria.

Más adelante, en la sección en castellano del Códice Florentino se asentó lo 
siguiente: 

En esta fiesta hacían como un juego de cañas, de manera que el un bando era 
de parte deste dios o imagen del dios Totec, y éstos todos iban vestidos de 

pellejos de hombres que habían muerto y desollado en aquella fiesta, todos 
recuentes y sangrientos y corriendo sangre. Los del bando contrario eran los 

soldados valientes y osados, y personas belicosas y esforzados que no tenían 
en nada la muerte, osados, atrevidos que de su voluntad salían a combatirse 
con los otros (Sahagún, [1577] 2002: 99).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

33Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

Con esta base, se puede inferir que aquellos que se habían comprometido a 
llevar las pieles a causa de la enfermedad eran los que se encontraban dentro 
del bando de Totec; es decir, que ellos eran los tototectin, mientras que sus con-
trarios eran los soldados valientes y osados, tal como demuestra la cita anterior.

Ahora bien, aunque existe un problema al tratar de determinar si los susodi-
chos soldados vestían o no pieles humanas me parece que existen suficientes 
datos para pensar que así era. En este sentido, habría que considerar que en 
la descripción de la escaramuza registrada en el Códice Florentino se menciona 
la confrontación entre dos grupos y se definen los nombres de cada uno de 
ellos; al respecto, cuando se menciona el ritual del zacapan nemanaliztli -del 
que se hablará más adelante- se especifica que, por un lado, sobre la tiza se 
formaban los tototectin y más adelante se cuenta que en algún lugar de la ciu-
dad, sobre el zacate, se paraban los xixipeme (Códice Florentino, [1577] 1979, I: 
f. 19v.). Estos últimos tendrían la función de molestar, perseguir y guerrear a 
los tototectin quienes, como hemos visto, eran precisamente portadores de las 
pieles, no quedando duda entonces de que los contrarios eran precisamente 
los soldados valerosos que, en este momento, eran los que encarnarían el 
papel de los xipeme.

Más adelante, la misma fuente esclarece que estos xipeme desplegados sobre el 
zacate: “onmaqujtaia tlacaceoatl”, lo que se traduce como “iban vestidos con la 
piel humana” (Códice Florentino, [1577] 1979, I: f. 19v.). Con lo que, me parece, 
queda claro que en este acto ritual se enfrentaban dos grupos de portadores 
de pieles, siendo los soldados osados y valientes uno de estos, tal como ya fue 
propuesto por Andrea Rodríguez Figueroa a partir de la traducción directa 
realizada sobre los pasajes en cuestión:

[...] las personas enfermas de la piel se vestían la piel tlâkaêwâtl, después 

de ponérsela eran llamados totêkw. Por otro lado, los guerreros valientes, 

los tiyakâwah, los okichtli y los osados, que estaban borrachos, también se 

vestían con la piel tlâkaêwâtl, quienes de ahí en adelante eran llamados šipêw 

(Rodríguez Figueroa, 2014: 145).

Ahora bien, a los tototectin que participaban en las escaramuzas rituales, tal 
como fue registrado en el libro octavo del Códice Florentino, se les daba un 
chimalli (escudo), un macuahuitl (espada con filos de obsidiana), además de 
un chicahuaztopil (barra de bastón de sonajas), tal como se puede observar en 
algunas láminas del mismo documento (Fig. 1). Estos deberían enfrentarse al 
grupo de los xipeme, como ya se ha mencionado, el cual estaba conformado por 
varios soldados que únicamente se encontraban armados con palos de pino, 
mismos que esgrimían con las dos manos (Florentine Codex, [1577] 2012, 8: 85). 
Asimismo, llevaban un chicahuaztli (bastón de sonaja) y un chimalli (escudo). 
(Fig. 2)

Sobre el zacate y la tiza

En momentos previos a la escaramuza, ocurría un acto interesante pero de 
difícil interpretación; así el Códice Florentino da cuenta de que a los tototectin 
se les formaba sobre la tiza o sobre el zacate,15 a la vez que a los xipeme los 
colocaban encima de las hojas de zacate donde se exhibían delante de todos, 
ritual este último denominado como zacapan nemanaliztli (pararse o ponerse 
sobre el zacate). (Fig. 3). 

15. Refiere que es en tizapan y 
zacapan respectivamente (Códice 
Florentino, [1577] 1979, I: f. 19v.; 
Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 
50; López Austin, 1967: 23). Soy de 
la creencia de que, en realidad, 
únicamente correspondería a los 
tototectin el pararse en la tiza, 
aunque no existen evidencias 
específicas que permitan 
asegurarlo.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

34  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

Figura 1. Tototectin. (Códice Florentino, II, 21: f. 19v.) 
Cortesía de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia, 
y el permiso de MiBACT. Digital Florentine Codex/Códice 
Florentino Digital: Getty Research Institute, 2023. Disponible en:  
https://florentinecodex.getty.edu. CC BY-NC-ND 4.0

Figura 2. Xipeme (Códice Florentino, II, 21: f. 20r.) 
Cortesía de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia, y el permiso 
de MiBACT. Digital Florentine Codex/Códice Florentino Digital: Getty 
Research Institute, 2023. Disponible en: https://florentinecodex.getty.
edu. CC BY-NC-ND 4.0

https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu


ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

35Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

Figura 3. Rito de zacapan nemanaliztli. (Códice Florentino, II, Apendiz: 
f. 20r.) 
Cortesía de la Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia, y el permiso 
de MiBACT. Digital Florentine Codex/Códice Florentino Digital: Getty 
Research Institute, 2023. Disponible en https://florentinecodex.getty.
edu. CC BY-NC-ND 4.0

Xipeme
“Los desollados”

Tototectin “Muertos a honra del dios 
Totec” o “nuestros señores cortados”

Composición 
social

guerreros valientes, soldados 
osados y valerosos

personas con enfermedades de la piel o de 
los ojos que hicieron voto a Xipe Totec

Motivación cumplimiento de voto por curación o 
expiación

Origen de las 
pieles

pieles de cautivos sacrificados 
en el Templo de Huitzilopochtli, 
controladas por el Estado/ tlatoani

mismas pieles del primer sacrificio, 
distribuidas por las autoridades

Armamento palos de pino (esgrimidos con 
ambas manos), chicahuaztli, 
(bastón de sonajas) chimalli 
(escudo)

chimalli (escudo), macuahuitl (espada con 
filos o navajas de obsidiana, chicahuaztopil 
(bastón de sonajas)

Posición ritual 
inicial

sobre el zacate (zacapan 
nemanaliztli)

sobre la tiza en el Tecanman

Asociación en la 
cosmovisión

asociados con elementos 
terrestres, femeninos, fríos, 
nocturnos (zacate)

asociados con elementos solares, 
masculinos, calientes, diurnos (tiza)

Participación en 
batalla

provocadores: pellizcan ombligos, 
insultan, persiguen

perseguidores: se irritan y responden a las 
provocaciones

Dirección del 
movimiento

inician en varios puntos, convergen 
hacia el centro

parten del Tecanman (sur) hacia el norte

Liderazgo sin líder ritual específico 
mencionado

dirigidos por el Yohuallahuan (ixiptla de 
Xipe Totec)

Destino
en cautiverio

llevados al templo de Yopico, 
liberados mediante rescate

Golpeados con chicahuaztli, encarcelados 
hasta pagar rescate

Tabla 1. Xipemes y Tototectin. Elaboración del autor. 

https://florentinecodex.getty.edu
https://florentinecodex.getty.edu


ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

36  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

Al respecto de dicho acto, en los Primeros Memoriales se registró que: “J çacapa 
nemanaliztlj iehoantin in quixipevaja tlaca yn imevajo cequintin comaquiaja yn evatl, 
y[n] motenevaja xixipeme auh motzetzeloaja in çacatl ipa quivalmanaja in xixipeme 
ipapa in motenevaja çacapa valnemanalo” (Primeros Memoriales, [c. 1561] 1993, f. 
257r.)16 lo que se traduciría como: “El acto de ofrecerse en el zacate. El saka-
pan nemanalistli: ellos desollaban la piel de hombres, algunos se vestían las 
pieles que se llamaban šîšipêwmeh. Se sacudían el zacate, en él ofrendaban 
los šîšipêwmeh, por eso se llamaba sakapanwâlnemanalo o eran ofrendados 
en el zacate (Rodríguez Figueroa, 2014: 146)”.

El zacatl, tal como diera cuenta Olivier (2006: 413 y 2015: 389), más allá de 
tratarse de una especie vegetal específica, era en realidad cualquier tipo 
de hierba seca17 y se utilizaba en una gran diversidad de ritos, muchos 
de estos asociados a la guerra o a la cacería, como era el denominado  
nezacapechtemaliztli, el cual era descrito de la siguiente manera:

La acción de poner un lecho de zacate se hacía de esta manera. Tal como 
comer tierra era una forma de reverencia cuando ellos pasaban por un lugar 

donde había una imagen del diablo, en el momento que pasaban ante él. Ellos 
recogían zacate y lo esparcían ante el diablo, cuando pasaban ante el. Para 
otros quienes estaban viajando a lo largo del camino cuando había guerra, 
esto era lo mismo que hacer un voto. Cuando alguien iba a la guerra, si 

estaba angustiado decía: ‘no moriré aquí. moriré en la batalla’. Y cuando una 
batalla estaba a punto de comenzar primero recogían zacate, y lo lanzaban 
en dirección al sol. Decían ‘Allí terminaré’. Si el fuese muerto o capturado así 
había hecho su voto al sol (Wimmer, 2009: s/p).18

De igual forma, en las festividades realizadas en quecholli en honor a Mixcoatl 
el zacate, en palabras de Olivier (2006: 414), era prácticamente omnipresente y 
se le empleaba para esparcirlo sobre los nopales, cactus y magueyes sembra-
dos en el templo del dios. Además, uno de los actos más significativos con los 
que guardaba relación con el ritual ejecutado en tlacaxipehualiztli era realizado 
al sexto día de la veintena y recibía el nombre de zacapan quixoa (se salía al 
zacate), el mismo que consistía en arrojar una especie específica de zacate, 
denominada ocozacatl (zacate de pino),19 en el piso del templo de Mixcoatl, en 
donde posteriormente se sentaban unas ancianas cihuatlamacazque (Sahagún, 
[1577] 2002: 244), las cuales según Graulich (1999: 184) representaban a la diosa 
de la tierra, en este caso probablemente en su aspecto de Ilamatecutli, la diosa 
vieja, quien además de ser la consorte del dios del fuego Xiuhtecuhtli, con 
quien compartía elementos ígneos, mantenía también fuertes relaciones con 
Itzpapalotl, Cihuacoatl y las mujeres muertas en el parto denominadas como 
las Cihuateteo (Spranz, 2006: 83; López Hernández, 2012: 100-106), resultando 
en este caso que se podría llegar a postular que las ancianas representaban 
también a estas últimas.20

Tenía ocasión entonces un evento curioso ya que, según refieren los infor-
mantes de Sahagún, las madres que tenían niños pequeños iban al templo de 
Mixcoatl y ofrendaban cinco tamales dulces (tzopelic tamalli), los cuales eran 
depositados sobre el zacate frente a las ancianas, a la vez que entregaban 
sus hijos a las mencionadas ancianas y ellas los tomaban en sus brazos y los 
mecían por un momento, para finalmente devolverlos a sus madres (Sahagún, 
[1577] 2002: 244). 

Es interesante señalar que Elena Mazzetto (2012: 531-532) propuso que 
quizá el zacate, o propiamente los asientos hechos con la planta, eran una 

16. La descripción de este ritual 
se encuentra también inscrita en 
la columna en náhuatl del Códice 
Florentino; sin embargo, en la parte 
correspondiente al castellano 
únicamente se asentó que “Esta 
superstición o cerimoja, se puso 
en la fiesta, de tlacaxipeoaliztli” 
(Códice Florentino, [1577] 1979, I: f. 
126r.).

17. De hecho, cabe señalar que 
Molina traduce zacatl únicamente 
como “paja” (Molina [c. 1571] 2004: 
f. 91v.).

18. Aquí resulta relevante señalar 
que los informantes al hacer men-
ción del ritual lo compararon tam-
bién con el acto de comer la tierra o 
tlalcualiztli (Sahagún, [c. 1561] 1997: 
71; León-Portilla, 1958: 51). Sin em-
bargo mantenía como se verá más 
adelante, relación con el rito deno-
minado como nitizapaloa o “probar 
la tiza”.

19. El ocozacatl aparece en los 
mitos cosmogónicos de la creación 
del sol, ya que con esta hierba 
fue creado el zacatapayolli de 
Nanahuatl (Florentine Codex, [1577] 
2012, 7: 4; Mazzetto, 2012: 531).

20. En el Códice Borbónico 
([c. siglo XVI] 1991) se puede 
observar a la diosa en diversas 
láminas, registrada en su aspecto 
de Cihuacoatl con la quijada 
descarnada, elemento propio de las 
Cihuateteo. Al respecto, véanse en 
especial las láminas 34 y 35 de dicho 
documento.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

37Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

prerrogativa de las entidades ígneas, en particular de Tonatiuh, Huitzilopochtli 
y Xiuhtecuhtli, a lo que habría que agregar en este caso a la consorte del último, 
lo cual explicaría el por qué las ancianas se sentaban sobre la hierba. Sin embar-
go, aunque lo anterior es sugerente, en el análisis realizado por Olivier sobre 
el simbolismo del zacate, en especial sobre las bolas hechas con este material 
utilizadas con la finalidad de depositar en ellas las espinas de autosacrificio, 
los zacatapayolli, dio cuenta de que existen evidencias suficientes para denotar 
que la planta en realidad representaba a la tierra, de ahí la presencia de las 
mujeres ancianas en la fiesta de quecholli y la importancia de la utilización de 
zacate en la veintena de ochpaniztli (Olivier, 2006: 414 y 2015: 390).

Dentro de los postulados del investigador francés hay un punto de gran interés 
y que podría ser la llave para interpretar el ritual de zacapan nemanaliztli; el 
mencionado autor propone que las espinas y las flechas que fueron representa-
das clavadas en los zacatapayolli aparecían como los símbolos de los guerreros 
sacrificados, mientras que el humo o fuego que se registró saliendo de algunos 
de estos objetos representaría la manifestación del acto sexual efectuado entre 
los guerreros muertos y la tierra (Olivier, 2015: 390). Con base en lo anterior, 
se podría interpretar que el colocar y exhibir tanto a los xipeme como a los 
tototectin sobre el zacate era un acto que quizá denotaría esta unión entre la 
tierra y los guerreros muertos, representados en este momento mediante los 
portadores de las pieles. Más adelante se retomará este tema.

Otro elemento que no debe pasar desapercibido es que en la fuente se registró 
que estos portadores se ofrendaban a sí mismos en el zacate. Al respecto, al 
referir que el acto en sí se llamaba: in motenevaja çacapa[n] valnemanalo, (o se 
nombraba se ofrendan en el zacate). Además es importante señalar que “se 
sacudían el zacate” (motzetzeloaja in çacatl) realizando el mismo ritual militar 
que hacían los que partían a la guerra, ofrendando o arrojando el zacate al 
sol, sin duda debido a que estaban por iniciar la escaramuza ritual (Rodríguez 
Figueroa, 2014: 146).

Además del zacate, tal como se mencionó líneas arriba, debe recordarse que 
otro de los elementos que eran utilizados para exhibir a los tototectin era la tiza, 
acto realizado en el templo de Tecanman, sitio que según propone González 
González se encontraba en el mismo lugar que las casas reales (González 
González, 2011: 125-127; Mazzetto, 2012: 128-130) y era ahí mismo donde se 
ataviaba a los guerreros que habían ofrecido víctimas para el sacrificio (Códice 
Florentino, [1577] 1979: f. 19v.).

En este sentido resulta interesante señalar el hecho de que la tiza es uno de 
los atavíos propios de los sacrificados, en específico de los mimixcoa que eran 
las víctimas sacrificiales por excelencia ya que a estos se les pintaba con dicho 
material, además de adornarlos con plumas. Al respecto Graulich proponía que 
ambos elementos, tanto las plumas como la tiza, se encontraban relacionados 
con el cielo y la tierra considerando que las primeras eran elementos aéreos 
mientras que la tiza era terrestre (Graulich, 1982: 50 y 2016: 232-233).

Por su parte, adicionalmente Dupey García (2014-2015: 75) dio cuenta de que 
la tiza se encontraba asociada con el Sol, la blancura y la luminosidad; además 
de observar que no se hallaba exclusivamente conectada a las víctimas del 
sacrificio sino que también correspondía a los guerreros que los habían donado 
para su inmolación, lo que sería uno de los elementos que los identificarían 
con sus cautivos (Olivier, 2015: 499).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

38  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

De igual forma, continuando con las propuestas de la investigadora, la tiza 
también tenía una importante relación con las mujeres que habían fallecido 
en el parto a quienes, al igual que a los guerreros, se las adornaba con plumas 
y se las pintaba con dicho mineral. De tal manera que también las diosas que 
habían muerto al dar a luz llevaban este tipo de ornamento, tal como el caso 
de Toci-Tlazolteotl quien moriría en la veintena de ochpaniztli al dar a luz a su 
hijo Cinteotl, así como también las diosas Itzpapalotl, Cihuacoatl, Coatlicue 
y las propias cihuateteo (Dupey García, 2014-2015: 75-76; Olivier, 2015: 494).

Como se ha visto, la utilización del zacate y la tiza como base para la exhibi-
ción de los contendientes de la batalla ritual no era una cuestión fortuita y es 
claro que existen aspectos interesantes que denotan una sugestiva relación 
entre ambos elementos. Sobre este punto no debe olvidarse que ya los infor-
mantes de Sahagún daban claras muestras de esta relación; así, por ejemplo, 
al describir el ritual de nezacapechtemaliztli, del que se habló antes, referían 
que precisamente este acto se hacía con la intención de comer la tierra, lo que 
al parecer tenía una fuerte relación con el ritual nitizapaloa “probar la tiza”. 
Este ritual fue registrado por Durán con respecto a las ceremonias realizadas 
en honor a Toci en la veintena de ochpaniztli y fue descrita por el dominico de 
la siguiente manera:

Acabada la ceremonia que el indio hacía chupar la sangre, bajábase todo 
el pueblo y ponían el dedo todos a una en el suelo y chupábanlo comiendo 
la tierra que en él había cogido [...] Esta cerimonia de comer tierra era muy 
ordinaria en las solemnidades y en llegando delante de los ídolos, los cuales 
tenían por particular reverencia y cerimonia de humildad que hacían a los 
dioses... (Durán, [1581] 2006: 147).

Todo parece corroborar que el acto de probar la tiza era similar, o se manifes-
taba de una forma semejante, a aquel denominado en las fuentes sahaguntinas 
como tlalcualiztli o “el acto de comer la tierra”, el cual, al igual que menciona 
Durán, consistía en tomar con un dedo la tierra y comerla, lo anterior delante 
de alguna deidad, un fogón, o en los momentos en los que se llegaba a algún 
lugar (Sahagún, [c. 1561] 1997: 71; León-Portilla, 1958: 51).21

Con base en lo expuesto hasta aquí, se puede proponer que la utilización de las 
camas de zacate y de tiza era para exponer y exhibir ante el público a aquellos 
que participarían en la escaramuza ritual, lo cual al considerar que algunos 
de estos, si no todos, portaban las pieles de los desollados, debía ser un acto 
extremadamente llamativo. Aunado a lo anterior, cabe reconocer, tal como ya 
ha sido mencionado, que esto era realizado por los participantes también a 
manera de ofrecerse a sí mismos como la ofrenda principal, debido a que se 
colocaban sobre el zacate de la misma forma en la que se dejaban las ofren-
das para las deidades (vid. Olivier, 2015: 389-393), haciendo así un voto con 
el dios. Es en este sentido que se puede llegar a suponer que ellos brindaban 
su propio cuerpo, y el dolor que estaban por experimentar, como una forma 
específica de autosacrificio.

Ahora bien, resulta interesante el hecho de que los dos objetos, el zacate y la 
tiza, se encontraban relacionados con elementos importantes que tendrían un 
aspecto central dentro de la festividad de tlacaxipehualiztli. Así, por un lado, a 
partir de las interpretaciones de Guilhem Olivier, hemos visto cómo el zacate 
en realidad se encontraba asociado a la tierra, y cuando este era utilizado como 
zacatapayolli las espinas y las flechas que se clavaban en él representaban en 
realidad a los guerreros muertos aquellos que fertilizaban a la tierra. En este 

21. Los actos descritos guardaban 
cierta relación con un acto ritual 
realizado en la veintena de 
ochpaniztli, que correspondía 
también a una escaramuza ritual 
denominada por los informantes de 
Sahagún como Tiçapaloliztli, o “acto 
de probar la tiza”, y consistía en una 
acción paralela a las escaramuzas 
realizadas en tlacaxipehualiztli. Al 
respecto véase Díaz-Barriga (2024: 
106-111).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

39Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

sentido valdría la pena cuestionar si nos encontramos precisamente ante un 
tipo de asociación similar, en donde los xipeme expuestos sobre el zacate son 
precisamente los guerreros muertos mediante los cuales se fertiliza a la tierra.

Por su parte, aquellos que se posaban sobre la tiza también estarían denotando 
el carácter sacrificial de los mismos, pues precisamente era este mineral el que 
se utilizaba para adosar a aquellos que morirían inmolados. Por tal motivo soy 
de la creencia de que en este aspecto el simbolismo expresado en el ritual es 
similar, en el sentido de que la tiza y el zacate se manifestaban como objetos 
complementarios y se encontraban específicamente asociados a la representa-
ción de los enemigos muertos, a la vez de que mantenían aspectos referentes 
a la fecundación de la tierra.

Aquí se encuentra un punto que permite asociar a estos xipeme y tototectin con 
los 400 mimixcoa, o también los 400 huitznahua, pues al igual que estos se trataba 
de los enemigos muertos, o que estaban por morir, y en los rituales sacrificiales 
así como en algunas escaramuzas eran precisamente estos los que se habrían 
de enfrentar, como ocurría de manera similar en la veintena de panquetzaliztli 
(vid. Díaz-Barriga, 2025).

Finalmente, nos encontramos también frente a elementos opuestos; es decir, 
ante la confrontación de antagonistas simbólicos, tal como señalaba Baudez: 
“Estos enfrentamientos eran también la manera de expresar simbólicamente 
los antagonismos de naturaleza cósmica, como la alternancia de estaciones, o 
de carácter social, el ser y la otredad, o lo masculino y lo femenino…” (Baudez, 
2012: 26). Esto se ejemplifica claramente en la asociación de la tiza con lo solar, 
masculino y caluroso, mientras que, en contraste, el zacate se vinculaba con 
lo terrenal, femenino, frío y oscuro. Por ello, es muy probable que los partici-
pantes en la escaramuza también representaran estos antagonismos.

La confrontación22

Después de que los actores se formaban sobre el zacate o la tiza, como se ha 
mencionado, al amanecer daba inicio la batalla. En ese momento, los xipe-
me provocaban a los tototectin mediante insultos y pellizcándoles el ombligo, 
acto considerado una grave burla y engaño (López Austin, 1967: 23). De este 
modo, conseguían que los tototectin se irritaran y comenzaran a perseguirlos 
(Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 50).

Un aspecto central de esta batalla era la aparición del Yohuallahuan, “el que 
se embriaga de noche”, quien encabezaba a los tototectin en la batalla. Este 
protagonista, representado por un sacerdote vestía los atributos y ropajes 
del dios Xipe Totec, incluyendo una piel que probablemente provenía del 
sacrificio de un tlacohtli de collera, ofrendado por el gremio de orfebres para 
las ceremonias (González González, 2011: 271-273). Este personaje desempe-
ñaba varias funciones en la festividad siendo quizá la más significativa la de 
rematar a quienes morían sobre la piedra del temalacatl, durante el ritual del 
tlahuahuanaliztli.

Es relevante señalar que, en varias batallas rituales realizadas en el marco de 
las fiestas veintenales, participaban personajes o ixiptla que cumplían dife-
rentes roles. Por ejemplo, en ochpaniztli, el Teccizcuacuilli o “Tonsurado de 
caracol”, ixiptla de la diosa Toci tenía entre sus responsabilidades dirigir a uno 
de los bandos en la escaramuza, mientras que en panquetzaliztli, esta función 

22. Resulta interesante señalar 
que, por regla general, todas las 
escaramuzas rituales registradas en 
las fuentes sahaguntinas tienen un 
nombre propio, caso contrario con 
la que aquí se expone (Díaz-Barriga, 
2021: 50-82).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

40  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

recaía en el Chonchayotl. En términos generales, la presencia y funciones de 
estos personajes eran notablemente similares destacando que los dos primeros 
vestían pieles, mientras que el último aparecía con el cabello enmarañado y 
cubierto de sangre, probablemente con el propósito de infundir temor entre 
los espectadores, elemento que parece haber sido central en las escaramuzas 
en las que participaban (Díaz-Barriga, 2021, 2024, 2025).23

Ahora bien, al inicio de la batalla el Yohuallahuan comenzaba a perseguir a 
todos imitando a los tototectin, hasta que se alcanzaban y comenzaban a bata-
llar. Los combatientes se enfrentaban entonces con palos de pino, como aque-
llos que se observan en las representaciones iconográficas (Fig. 2). Al parecer 
la finalidad de la batalla en cuestión era la captura de los contrarios, elemento 
que también se encuentra en otras escaramuzas, como en las dos realizadas en 
honor a Huitzilopochtli efectuadas en las veintenas de panquetzaliztli-atemoztli 
(Díaz-Barriga, 2025), aunque cada una de estas tenía interesantes particula-
ridades. Además, no debe olvidarse que en las guerras, al igual que en estas 
escaramuzas, lo que se pretendía era precisamente la captura de los enemigos.24

De esta manera, se refiere que si un xipeme era capturado su captor, o el  
tezaloani,25 lo golpeaba con el chicahuaztli y posteriormente lo llevaba preso al 
templo de Yopico, de donde solo lo dejaba ir a cambio del pago de un rescate, 
consistente en alguna prenda, un guajolote o una manta ([1577] Florentino, 1979, 
I: f. 19v). Lamentablemente, las fuentes no registran qué ocurría en caso de 
que, por el contrario, los xipeme fueran quienes detenían a un tototectin, aunque 
por analogía con otras escaramuzas en las que ocurrían elementos similares 
al descrito es seguro que también tendría alguna consecuencia importante.

Así, por ejemplo, se debe mencionar que en la veintena de panquetzaliztli, dentro 
de la escaramuza denominada como tlaamahuia, en la que se enfrentaban un 
grupo de hombres -probablemente cautivos de guerra (mamaltin)- apoyados 
por guerreros tiacahuan contra esclavos bañados (tatlaaltin) que representaban 
a Huitzilopochtli, al ser los primeros capturados eran sacrificados en el acto 
sobre un teponaztli, mientras que en el caso contrario los guerreros al apri-
sionar a un esclavo exigían de rescate el precio que su dueño había pagado 
originalmente por este (Díaz-Barriga, 2025: 203-208). En este caso, llama la 
atención que, en la escaramuza, quienes recibían el “castigo” más fuerte eran 
los propios guerreros y los mamaltin, de tal forma que habría que preguntarse 
si no ocurriría algo similar en tlacaxipehualiztli.

Por otra parte, la batalla ritual se llevaba a cabo en varios lugares, comenzando 
en el Tecanman, en el que se encontraban los tototectin formados y esperando. 
Dicho sitio posiblemente se hallaba próximo a las Casas Reales, o probablemen-
te en el interior de estas (González González, 2011: 125-127), en la zona sur de 
la ciudad. A ese lugar llegarían entonces los xipeme con la finalidad de incitar a 
la pelea a sus contrarios, los cuales comenzarían a perseguirlos, combatiendo 
en cuanto los alcanzaban. Lo anterior debió de realizarse por un largo trecho 
o camino, el cual pasaría por el centro del recinto ceremonial quizá llegando 
hasta el Templo de Yopico y continuando al norte hacia el Totecco. Con res-
pecto a los movimientos de los combatientes durante el trayecto, López Luján 
llega a señalar que estos irían realizando movimientos en forma helicoidal, a 
semejanza del atl-tlachinolli (López Luján, 1993: 283), lo cual resulta sumamente 
interesante y sugerente por las implicaciones bélicas que mantendría.

El lugar en donde debieron realizarse la mayor parte de los combates fue en el 
Totecco, sitio en el que se ensayaba para la guerra (Rodríguez Figueroa, 2014: 

23. El análisis de los ixiptla, 
principales o dirigentes de las 
batallas rituales, demandaría una 
extensión que sobrepasaría en 
mucho los límites establecidos para 
este artículo.

24. Como es bien sabido, a partir 
de las transformaciones sociales 
impuestas en los tiempos de 
Moctezuma Ilhuicamina y Tlacaélel 
la forma de subir dentro de la 
jerarquía social era mediante la 
ofrenda de enemigos capturados 
para el sacrificio (Conrad y 
Demarest, 1988).

25. Término procedente de Tezalo, 
que es registrado por Molina ([c. 
1571] 2004: f. 91v.) como “el que 
detiene a otro para que no se 
vaya…”



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

41Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

148) y el cual estaba ubicado al noreste de Tlatelolco (González González, 
2011: 122-125; Mazzetto, 2012: 138-139). Ese debió haber sido entonces el lugar 
en el que se llegaba al clímax de la batalla y se concluía con la confrontación, 
aunque posteriormente los participantes irían de vuelta hacia el Templo de 
Yopico, en donde encerrarían a los que habían capturado finalizando con ello 
lo referente a la escaramuza. Con todo lo anterior se podría decir que la batalla 
ritual atravesaba prácticamente gran parte de la ciudad de sur a norte; lo que 
permitiría pensar, tal como mencionara Carrasco (1999: 150), que la ciudad se 
transformaba en un campo de batalla ceremonial. 

El libro I del Códice Florentino registra que tras acabar el “juego” o escaramuza 
aquellos que llevaban vestidas las pieles y que eran del bando de Totec; es 
decir, los mismos tototectin, iban por todo el pueblo entrando a las casas, en 
donde demandaban que les dieran alguna limosna por amor al dios (Sahagún, 
[1577] 2002: 99), acción que deberían realizar por espacio de veinte días.

Ahora bien, se debe mencionar que al día siguiente de realizada la escaramuza, 
como se ha mencionado anteriormente, daba inicio el tlahuahuanaliztli, el cual 
culminaba también con el desollamiento y consumo de los cautivos, con lo 
que se obtenían nuevas pieles que quedarían bajo la custodia del dueño del 
cautivo, quien a su vez las prestaba a otros para que las usaran para que con 
ellas fueran a pedir retribuciones o “limosnas” a las casas (Sahagún, [1577] 
2002: 184).

Según refiere Durán, quienes se colocaban las pieles salían en grupos de veinte 
o veinticinco a realizar su colecta por los barrios, procurando evitar cruzarse 
con otros grupos de portadores de pieles. Si llegaban a coincidir en algún lugar 
se enfrentaban unos a otros, intentando cada uno romper las pieles de sus con-
trincantes (Durán, [1581] 2006, I: 100-101). Para prevenir estas confrontaciones, 
los portadores de pieles eran acompañados por varios jóvenes quienes, además 
de ayudar a cargar lo recolectado, debían ir por delante para alertar sobre la 
presencia de otros grupos (Durán, [1581] 2006, I: 100-101).

En cuanto a estos encuentros violentos, considero que podrían representar 
una nueva confrontación entre los xipeme y los tototectin constituyendo una 
continuación de la escaramuza previa. Es relevante señalar que aunque en 
este momento los xipeme eran representados por diferentes individuos y las 
escaramuzas tenían un marcado componente económico es posible, por ana-
logía con otras batallas rituales, que los distintos bandos buscaran arrebatar lo 
recolectado por sus oponentes, funcionando como una forma de robo ritual.26 
Además resulta significativo que, al encontrarse, los contrarios intentaran 
destruir o romper las pieles e insignias del otro ya que, de lograrlo, el afectado 
debía dejar de solicitar contribuciones y probablemente se vería obligado a 
pagar o entregar algo como compensación al dueño de la insignia.

Finalmente, después de los veinte días en los que se realizaban las visitas a las 
casas y se llevaban a cabo diversos rituales, ya durante la veintena de tozoz-
tontli, las pieles eran llevadas al templo de Yopico en medio de grandes cere-
monias. Allí, eran enterradas en una bóveda especial, el Netlatiloyan (Durán, 
[1581] 2006, I: 102; Sahagún, [1577] 2002: 186; Florentine Codex, [1577] 2012, 2: 
70-71). Quienes habían portado las pieles se lavaban con agua mezclada con 
harina y masa de maíz, mientras que los dueños de los cautivos también se 
bañaban y se lavaban la cabeza, ya que no lo habían hecho durante los veinte 
días previos (Sahagún, [1577] 2002: 186-187).

26. Johanna Broda (1979: 55) 
menciona que el “derecho a robar” 
podría ser considerado como una 
forma de redistribución ritual 
o de pago dentro del contexto 
ceremonial pero que, además, 
representaba una inversión de la 
situación cotidiana en la que el 
robo era sancionado con penas 
rigurosas y, en ocasiones, expresaba 
ritualmente un conflicto o tensión 
entre diferentes grupos sociales.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

42  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

Consideraciones finales

A partir del periodo Clásico Tardío existen evidencias iconográficas que permi-
ten suponer una relación significativa entre ciertas batallas rituales, celebradas 
en diversas regiones y temporalidades, con la práctica de portar las pieles de 
los desollados (Baudez, 2012: 24). Esto no resulta sorprendente si se considera 
que el desollamiento y el uso ritual de las pieles están directamente asociados 
al culto de Xipe Totec, deidad ligada al surgimiento de la guerra y el sacrifi-
cio. Así lo confirman los mitos que lo presentan como Yaotl, estableciendo la 
inmolación, la guerra y el desollamiento (González González, 2011). Por ello, 
dentro de sus celebraciones era imprescindible la realización de actos que 
evocaran elementos bélicos e involucraran tanto la participación de guerreros 
como el uso ritual de pieles, como es el caso de las escaramuzas.

Con base en esto, puede considerarse una posible continuidad de ciertos ele-
mentos entre algunas batallas rituales previas al Posclásico y las realizadas 
por los nahuas durante las fiestas veintenales, aunque resulta claro que estos 
eventos presentaban diferencias notables, evidenciando un cambio significa-
tivo en sus formas y significados.

En términos generales, la utilización de las pieles implicaba una transforma-
ción ontológica del individuo, borrando su identidad previa y permitiéndole 
asimilarse simbólicamente con el “otro”, el enemigo sacrificado. Como señala 
Baudez (2010: 434), al portar la piel el portador no solo se identificaba con su 
antagonista sino que encarnaba la tensión y la unión entre opuestos, un ele-
mento central en los rituales de tlacaxipehualiztli donde existía una constante 
asimilación entre los captores y sus cautivos.

El mismo autor menciona un aspecto que resulta interesante: afirma que el 
tlahuahuanaliztli era un ritual de muerte seguida por un renacimiento, en donde 
la cuerda con la que se ataba a los que habrían de morir sacrificados remitía 
al cordón umbilical, algo ya observado por Michel Graulich (1999: 304 y 2016: 
143); al respecto Baudez menciona que: “La víctima aparecería entonces como 
un feto unido al temalacatl, mientras que ésta desempeñaría el papel de matriz. 
Después de su sacrificio, la víctima es desollada y un hombre se viste con 
su piel, identificándose con su adversario y provocando su renacimiento…” 
(Baudez, 2010: 435).

Sin embargo, parece que no se trataría del todo de un renacimiento tal cual 
pues en realidad los portadores de las pieles reencarnan al enemigo fallecido, 
en este sentido se debió tratar de eso precisamente: del renacimiento pero del 
guerrero muerto, de aquel que acompaña al sol en su tránsito matutino, es 
por ello que se les presentaba y exhibía sobre el zacate y la tiza y es también 
por ello que las escaramuzas se realizaban precisamente al alba, momento en 
que los guerreros sacrificados comenzaban a ayudar al astro solar para que 
subiera al firmamento.

El renacer de los enemigos muertos es un acto simbólico importante, eviden-
ciado en varios tratamientos mortuorios o en la utilización de los cráneos en 
los tzompantli estructuras que en realidad estarían representando árboles; al 
respecto Guilhem Olivier (2015: 351) menciona que: “Entonces, los cráneos 
representan sin duda frutos de los que los guerreros van a renacer”. El inves-
tigador, también da cuenta de la evidente relación entre la utilización de los 
cráneos humanos, la de los venados, o partes de éstos como las quijadas, utili-
zadas con la finalidad ritual de provocar su renacimiento; es decir, generar la 



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

43Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

continuidad de la especie, aspecto que quizás también pudiera ser considerado 
en los actos rituales expuestos (Olivier, 2015: 351).

La representación de los guerreros muertos parece haber sido una constante en 
varias batallas rituales ya que en algunas de estas, en especial en aquellas en 
las que participaban los guerreros y en su defecto los estudiantes de los tem-
plos de educación (Díaz-Barriga, 2024, 2025), se buscaba representar la lucha 
entre entidades nocturnas y/o con guerreros muertos. Lo anterior parecería 
corroborarse en la escaramuza de tlacaxipehualiztli en la cual los xipeme y los 
tototectin son precisamente los enemigos muertos quienes se enfrentan entre sí.

Aquí cabe mencionar también que las descripciones de las batallas rituales 
registradas en los documentos coloniales refieren la presencia predominante 
de ciertos personajes que aparecen dirigiendo alguno de los bandos. Así, éstos 
ixiptla de las deidades, como el Teccizcuacuilli de ochpaniztli (Díaz-Barriga, 
2024) y el Yohuallahuan de tlacaxipehualiztli, portaban las pieles de los sacri-
ficados, por lo que debieron estar cubiertos de sangre seca, mientras que por 
su lado el Chonchayótl de panquetzaliztli (Díaz-Barriga, 2025), de la misma 
forma que los anteriores, aparecía lleno de manchas de sangre, con los cabellos 
enmarañados, además de llevar colgado un collar con uno o varios corazones 
humanos y manos cercenadas. Todos estos elementos debieron generar una 
imagen capaz de causar temor o impresión en la población, aspecto que debió 
ser central en este tipo de rituales.

De esta forma, son estos ixiptla representaciones de las deidades muer-
tas (o resucitadas), como tzitzimime. Así, debe notarse que precisamente el 
Yohuallahuan debería llevar la piel y los atuendos de Xipe, a la vez que el 
Teccizcuacuilli vestía la piel de una mujer mayor de 40 años que había sido 
seleccionada para representar a la diosa Toci y finalmente el Chonchayótl, 
quien vestía los elementos propios de los tzitzimime, (Graulich, 1990: 397 y 
1999: 219) era la representación de Huitzilopochtli (o quizás Quetzalcóatl) que 
aparecía tras haber sido inmolado. En este sentido se mostraban como guerre-
ros muertos y podría considerarse que, en todos los casos, nos encontramos 
ante una misma manifestación de los elementos nocturnos asociados con lo 
inframundano y con los tzitzimime. En resumen, me parece que existen fuertes 
indicios de que en muchas de estas batallas rituales se buscaba representar la 
lucha entre las entidades nocturnas y de la muerte.

Por su parte, cabe destacar la correspondencia entre el tlahuahuanaliztli y el mito 
de la creación de la guerra sagrada en el que, como se ha mencionado, el acto 
ritual recrea la lucha entre los 400 mimixcoa y sus cinco hermanos, quienes 
los sacrifican para alimentar con su sangre al sol y a la tierra (Graulich, 1999: 
300). Aunque dicho acto era realizado tiempo después de la escaramuza es 
posible que la propia confrontación ritual buscara también representar esta 
lucha mítica, lo que sugiere que tales actos tenían la función de recrear pasa-
jes históricos y míticos como se observa en las escaramuzas de la veintena de 
panquetzaliztli (Díaz-Barriga, 2025). Resultaría entonces probable que los xipeme 
y los tototectin podrían también ser otra representación de estos guerreros 
míticos, manifestándose nuevamente en el presente ritual.

Para finalizar solo resta comentar que entre los nahuas antiguos, y quizás 
desde tiempos anteriores, las batallas rituales fungían como un medio por el 
cual algunos de sus participantes ofrendaban su propio dolor y su sangre con 
la finalidad de atraer a las lluvias y mantener el orden cósmico, así como para 



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

44  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

tener buena fortuna en las guerras como ocurría tanto con las que se realizaban 
en tlacaxipehualiztli así como en su veintena paralela de ochpaniztli.

Agradecimientos

Agradezco a uno de los evaluadores anónimos por sus acertadas y valiosas 
observaciones.

 a Notas

1. Se trataba de una violencia organizada y regulada bajo reglas específicas, las cuales 
pautaban los distintos comportamientos (Orr, 2009: XIV-XV) que debían ejecutarse 
siempre de la misma forma; es decir, que eran invariables, estandarizados, redundantes 
y/o repetitivos -lo anterior con la finalidad de asegurar el éxito de lo que se pretendía 
lograr-. Al igual que los demás actos rituales se realizaba en tiempos y espacios 
específicos, determinados previamente, en los que se suspendían las actividades de la 
vida cotidiana y se expresaba un mensaje simbólico relevante para los participantes. 
Finalmente, los mismos actos podían representar o recrear eventos míticos y eran 
una puesta en escena, realizada en algunas ocasiones en lugares públicos y frente a 
diversos espectadores (cfr. Nájera, 1987: 19-22; Bell, 1997: 138-169; Marcus, 2007: 48). 
(En página 25).



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

45Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

 # Bibliografía

 » Abbink, J. (2001). “Violence and Culture: Anthropological and Evolutionary-
Psychological Reflections on Inter-Group Conflict in Southern Ethiopia” en Schmidt, B. 
e I. Schröder (eds.); Anthropology of Violence and Conflict: 123-142. Nueva York, Routledge.

 » Aijmer, G. (2000). “Introduction: The Idiom of Violence in Imagery and Discourse” 
en Aijmer, G. y J. Abbink (eds.); Meanings of Violence: A Cross Cultural Perspective: 1-21. 
Oxford, Berg.

 » Baudez, C. F. (2009). “Pretium Dolores, Or the value of pain in Mesoamerica” en Orr, 
H. y R. Koontz (eds.); Blood and Beauty. Organized Violence in the Art and Archaeology of 
Mesoamerca and Central America: 269-290. Los Ángeles, Costen Institue of Archaeology 
Press.

 » Baudez, C. F. (2010). “Sacrificio de ‘sí’, sacrificio del ‘otro’” en López Luján, L. y G. 
Olivier (coords.); El sacrificio humano en la tradición religiosa mesoamericana: 431-446. 
México, IIH-UNAM/ INAH.

 » Baudez, C. F. (2011). “Las batallas rituales en Mesoamérica. Parte I”. Arqueología 
Mexicana XIX (112): 20-29.

 » Baudez, C. F. (2012). “Las batallas rituales en Mesoamérica. Parte II”. Arqueología 
Mexicana XIX (113): 18-29.

 » Baudez, C. F. (2013). Dolor redentor. El autosacrificio prehispánico. México, UNAM.

 » Bell, C. (1997). Ritual. Perspectives and Dimensions. Nueva York. Oxford University Press.

 » Broda, J. (1970). “Tlacaxipehualiztli: A reconstruction of an aztec calendar festival from 
16th century sources”. Revista española de antropología americana 5: 197-274.

 » Broda, J. (1979). “Estratificación social y ritual mexica. Un ensayo de Antropología social 
de los mexica”. Indiana 5: 45-82.

 » Brylak, A. (2011). “Rivalidad y ritual: Agonen la religión nahua” en Mikulska, K. y J.  
Contel (coord.); De dioses y hombres. Creencias y rituales mesoamericanos y sus 
supervivencias: 121-145. Varsovia, IEIeI-Universidad de Varsovia, IRIEC, Universidad de 
Toulouse.

 » Brylak, A. (2015). Los espectáculos de los nahuas prehispánicos: entre antropología y teatro. 
Tesis de doctorado. Varsovia, Universidad de Varsovia. 

 » Cano, L. y A. Torres. (2009). Calendario y astronomía en Mesoamérica. México, IIA-UNAM.

 » Carrasco, D. (1999). City of sacrifice. The Aztec Empire and the Role of Violence in Civilization. 
Boston, Beacon Press.

 » Códice Alfonso Caso (Códice Colombino-Becker I) (c. siglo XIII] 1996). Estudio e 
interpretación de Anders, F., Jansen, M. y G. Pérez Jiménez (1996). México, Sociedad 
Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck-und Verlagsanstalt/ Fondo de Cultura 
Económica (FCE).

 » Códice Borbónico ([c. siglo XVI] 1991). Anders, F., Jansen, M. y L. Reyes García (eds.). 
Madrid-México, Sociedad Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck-und 
Verlagsanstalt/ FCE.

 » Códice Florentino ([1577] 1979). Ed. Facs. del original de la Biblioteca de Medicis en 
Florencia, Italia. 3 tomos. México, AGN y Gobierno de la Ciudad de México.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

46  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

 » Códice Nuttall. Crónica Mixteca. El rey 8 Venado, Garra de Jaguar y la dinastía de Teozacualco-
Zaachila ([c. siglo XV] 1992). Ed. fasc., preparada por Ferdinand A.; Jansen, M. y G. Pérez. 
Madrid/ México/ Viena, Sociedad Estatal Quinto Centenario/ Akademische Druck- u. 
Verlagsanstalt/ FCE.

 » Conrad, G. W. y A. Demarest (1988). Religión e Imperio. Dinámica del expansionismo 
azteca e inca. México, Conaculta/ Alianza.

 » Díaz, R. (2003). El ritual de la lluvia en la tierra de los hombres tigre. México, Conaculta. 

 » Díaz-Barriga, A. (2009). Niños para los dioses y el tiempo. El sacrificio de infantes en el 
mundo mesoamericano. Buenos Aires, Libros de la Araucaria.

 » Díaz-Barriga, A. (2021). Las batallas rituales entre los antiguos nahuas. Tesis de doctorado 
en Estudios Mesoamericanos. Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de Investigaciones 
Filológicas, UNAM. 

 » Díaz-Barriga, A. (2024). “Reflexiones en torno a las batallas rituales realizadas en honor 
a la diosa Toci en la veintena de Ochpaniztli”. Estudios de Cultura Náhuatl 67: 85-120. 
Disponible en: https://doi.org/10.22201/iih.30618002e.2024.67.78226. Consultada el 20 
de octubre de 2025.

 » Díaz-Barriga, A. (2025). “Tlamahuia y Chonchayocacalihua. Las escaramuzas en honor a 
Huitzilopochtli”. Cuicuilco Revista de Ciencias Antropológicas 32 (93): 199-227. Disponible 
en: https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/23513. Consultada el 
20 de octubre de 2025. 

 » Dupey García, É. (2014-2015). “The materiality of color in the body ornamentation of 
Aztec gods”. RES: Anthropology and Aesthetics 65/66: 72-88. 

 » Durán, D. ([1581] 2006). Historia de las Indias de Nueva España e Islas de la Tierra firme. 
Garibay K., Á. M. (ed.). 2 tomos. México, Porrúa.

 » Duverger, C. (1978). L’esprit du jeu chez les Aztèque. Paris, Mouton Editeur, Ecole des 
Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS). 

 » Florentine Codex ([1577] 2012). Anderson, A. J. O. & C. E. Dibble (trads.). 2a ed. 12 tomos. 
Salt Lake City, The University of Utah Press.

 » Gómez, E. (2007) “El mito de Petición de lluvias de Zitlala” Oxtotitlán, itinerancias 
antropológicas: 14-19.

 » González González, C. J. (2011). Xipe Tótec. Guerra y regeneración del maíz en la religión 
mexica. México, FCE.

 » Graulich, M. (1982). “Les mises à mort doubles dans les rites sacrificiels des anciens 
Mexicains”. Journal de la Société des Américanistes 68: 49-66. Disponible en: https://
www.persee.fr/doc/jsa0037-91741982num6812208. Consultada el 10 de febrero de 2019. 

 » Graulich, M. (1990). Mitos y rituales del México antiguo. Madrid, Ediciones Istmo.

 » Graulich, M. (1999). Las fiestas de las veintenas. México, INI.

 » Graulich, M. (2016). El sacrificio humano entre los aztecas. México, FCE.

 » Hermann Lejarazu, M. A. (2006). Códice Nuttall. Lado 1: La vida de 8 Venado. Edición 
especial de la Revista Arqueología Mexicana 26. México, Raíces.

 » Johansson, P. (2022). Xochimiquiztli, la muerte florida. El sacrificio humano entre los 
mexicas. México, IIH-UNAM.

 » León-Portilla, M. (1958). Ritos, Sacerdotes y Atavíos de los Dioses. México, IIH-UNAM.

 » Leyenda de los soles ([c. 1561] 2011) en Tena, R. (ed.); Mitos e historias de los antiguos 
nahuas: 173-206. México, Conaculta.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

 Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

47Xipeme y Tototectin. Las escaramuzas de los portadores de pieles en tlacaxipehualiztli [24-48]

 » López Austin, A. (1967). Juegos rituales aztecas. México, UNAM.

 » López Austin, A. (2025). Hombre-dios. Religión y política en el mundo náhuatl. México, 
IIH-UNAM.

 » López Austin A. y L. López Luján (2009). Monte sagrado Templo Mayor. México, IIA-
UNAM, INAH.

 » López Hernández, M. (2012). Mujer divina, mujer terrena. Modelos femeninos en el mundo 
mexica y maya. Buenos Aires-México, Libros de la Araucaria.

 » López Luján, L. (1993). Las ofrendas del Templo Mayor de Tenochtitlán. México, INAH.

 » Marcus, J. (2007). “Rethinking ritual” en Kyriakidis, E. (ed.); The Archaeology of Ritual: 43-
76. Los Ángeles, Costen Institute of Archaeology, University of California.

 » Mazzetto, E. (2012). Les typologies des sanctuaires mexicas et leur localisation dans l’espace 
sacré du Mexique préhispanique. Lieux de culte et parcours cérémoniels dans les fêtes 
des vingtaines à Mexico-Tenochtitlan. Tesis de doctorado. Venezia-Paris, Università Ca’ 
Foscari di Venezia/ Université de Paris, Sorbonne. (2 tomos).

 » Mazzetto, E. (2014). Lieux de culte et parcours cérémoniels dans les fêtes des vingtaines á 
Mexico-Tenochtitlan. Oxford, BAR Publishing Series.

 » Mendieta, G. de ([1596] 2002). Historia eclesiástica indiana. Rubial García, A. (ed.). 
México, Conaculta. (2 tomos).

 » Molina, A. de ([c. 1571] 2004). Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y 
castellana. León-Portilla, M. (ed.). México, Porrúa. (5a ed.)

 » Nájera, M. (1987). El don de la sangre en el equilibrio cósmico. El sacrificio y el autosacrificio 
sangriento entre los antiguos mayas. México, IIF-UNAM.

 » Olivier, G. (2006). “El simbolismo de las espinas de zacate en el México central 
posclásico” en López Luján, L. et al. (coords.); Arqueología e historia del Centro de México. 
Homenaje a Eduardo Matos Moctezuma: 407-424. México, INAH.

 » Olivier, G. (2015). Cacería, sacrificio y poder en Mesoamérica. Tras las huellas de Mixcóatl, 
«Serpiente de nube». México, UNAM/ FCE/ CEMCA.

 » Orr, H. (1997). Power games in the late formative Valley of Oaxaca: The ballplayer carvings 
at Dainzú. Tesis de doctorado. Austin, University of Texas at Austin.

 » Orr, H. (2009). “Introductions” en Orr, H. & R. Koontz (eds.), Blood and beauty. Organized 
Violence in the Art and Archeology of Mesoamerica and Central America: xiii-xxviii. Santa 
Fe, Consten Institute of Archeology Press, University of California.

 » Pomar, Bautista de ([21582-1609] 1986). “Relación de Tezcoco” en Acuña, R. (ed.); 
Relaciones geográficas del siglo XVI: México, tomo tercero: 45-113. México, IIA-UNAM.

 » Primeros Memoriales ([c. 1561] 1993). Ed. Facsimilar. Real Academia de la Historia y 
University of Oklahoma Press. Madrid, Patrimonio Nacional.

 » Rodríguez Figueroa, A. (2014). El paisaje festivo en el cecempohuallapohualli de la cuenca 
de México del Siglo XVI, según las fuentes sahaguntinas. Tesis de doctorado. México, FFyL-
UNAM.

 » Romero Galván, J. R. y R. C. Arredondo (2011). “Fray Diego Durán” en Romero Galván, 
J. R. (coord.); Historiografía novohispana de tradición indígena, vol. 1: 229-258. México, 
IIH-UNAM.

 » Sahagún, B. de ([c. 1561] 1997). Primeros Memoriales. Sullivan, T. et al. (trads.). Oklahoma, 
University of Oklahoma Press.

 » Sahagún, B. de ([1577] 2002). Historia general de las cosas de Nueva España. López Austin, 
A. y J. García Quintana (eds.). 3 tomos. México, Conaculta.



ISSN 1851-3751 (en línea) / ISSN 0327-5752 (impresa)

Memoria Americana. Cuadernos de Etnohistoria

33.2 (Diciembre 2025)
doi: 10.34096/mace.v33i2.17425

48  [24-48] Alejandro Díaz-Barriga Cuevas

 » Seler, E. (1988). Comentarios al Códice Borgia. Frenk, M. (trad.). Tomo I. México, FCE.

 » Spranz, B. (2006). Los dioses en los códices mexicanos del grupo Borgia. Una investigación 
iconográfica. México, FCE.

 » Stewart, E. (2009). The Soft Power of Violence: Towards A Definition of Combat Dancing. 
Tesis de doctorado. Seattle, University of Washington.

 » Taube, K. (2018). “The ballgame, boxing and ritual blood sport in Ancient Mesoamerica” 
en Renfrew, C., Morley, I. & M. Boyd (eds.); Ritual, Play, and Belief in Evolution and Early 
Human Societies. Cambridge, Cambridge University Press. [Edición digital].

 » Taube, K. y M. Zender (2009). “American Gladiators: Ritual boxing in the ancient 
Mesoamerica” en Orr, H. & R. Koontz (eds.); Blood and beauty. Organized Violence in the 
Art and Archeology of Mesoamerica and Central America: 161-220. Los Angeles, Consten 
Institute of Archeology Press/ University of California.

 » Vargas Montes, P. (ed. ) (2018). Fray Diego Durán. Libro de los ritos. México, El Colegio de 
México.

 » Villela, S. (1990). “Ritual agrícola en La Montaña de Guerrero” en: Antropología, No. 30, 
INAH, México, abril-junio 1990.

 » Valiñas Coalla, L. y A. Rodríguez Figueroa (2023). “Tlâlok, los Tlâlohkeh y su îmîšiptlah” 
en Rodríguez Figueroa, A. B.; Miranda Linares, E.; Urquijo Torres, P. y J. Bibiano Tonchez 
(eds.); Agua, paisajes y jardines nahuas prehispánicos: 97-150. Morelia, UNAM, Centro de 
Investigaciones en Geografía Ambiental.

 » Vié-Wohrer, A. (1999-2000). “Aspects ludiques dans la fête aztèque du Tlacaxipehualiztli”. 
Études mongoles et sibériennes. Jeux rituels: 237-254.

 » Wimmer, A. (2009). “Dictionnaire de la langue nahuatl classique” en Pury, S. de y M. 
Thouvenot (eds.); Grand Dictionnaire Nahuatl. [Software PC].


