En Suarez Tomé, Danila, Belli, Laura F. y Mileo, Agostina, Epistemologia feminsita.
buenos aires (Argentina): eudeba.

Teorias del punto de vista
feminista.

Danila Suarez Tomé, Mileo, Agostina y
Cérdoba, Mariana.

Cita:
Danila Suarez Tomé, Mileo, Agostina y Cérdoba, Mariana (2024). Teorias
del punto de vista feminista. En Suarez Tomé, Danila, Belli, Laura F. y
Mileo, Agostina Epistemologia feminsita. buenos aires (Argentina):
eudeba.

Direccidn estable: https://www.aacademica.org/danila.suarez.tome/90

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pkht/oHN

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons.
@ Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/danila.suarez.tome/90
https://n2t.net/ark:/13683/pkht/oHN
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

FEpERICO BERNABE Y LEANDRO GIRI
PARA SEGUIR LEYENDO

*  Fausto-Sterling, Anne. Myths of Gender, BasicBooks, 1992.

*  Goémez, Ricardo. La dimension valorativa de la ciencia, Editorial de la
Universidad Nacional de Quilmes, 2014.

*  Gobmez Rodriguez, Amparo.“;Es el sujeto feminista epistemolégicamente
relevante en ciencia?”, Politica y Sociedad, 30,1999.

¢  Longino, Helen. “Feminismo y filosofia de la ciencia”. En Marta Gonzalez
Garcia et. al (eds.), Ciencia, tecnologia y sociedad, Ariel, 1997.

¢ Tacoronte Dominguez, Maria José. “Helen Longino. Una epistemologia
contextual, empirista y pluralista”, Cuestiones De género: De La Igualdad
Y La Diferencia, 15, 2020.

REFERENCIAS

Bernabg, F., Giri, L. “It’s a Male World: el sesgo sexual de los modelos animales
en biologia”. Arbor, 195(791), 2019, p. 492.

Borgerson, K. “Amending and defending Critical Contextual Empiricism”.
European Journal of Philosophy of Science, 1(3), 2011, p. 435-449.

Harding S. The Science Question in Feminism. Ithaca: Cornell University Press,
1986.

Hrdy, S. B. The Woman That Never Evolved. Harvard University Press, 1999.

Longino, H. “In Search of Feminist Epistemology”. The Monist, 77(4), 1994,
pp- 472-485.

Longino, H.“Feminismo y filosofia de la ciencia”. En Marta Gonzélez Garcia
et. al (eds.), Ciencia, tecnologia y sociedad, Ariel, 1997, pp. 71-83.

CAPITULO 3
Teorias del punto de vista feminista

Danila Sudrez Tomé, Agostina Mileo y Mariana Cérdoba

En el primer capitulo adelantamos que una de las dos propuestas teéricas
mds importantes dentro de la epistemologia feminista son las teorias del
punto de vista feminista, las cuales discuten eminentemente con el empiris-
mo feminista que repasamos en el segundo capitulo. Las teorias del punto
de vista feminista (TPVF, a partir de ahora) surgieron y se consolidaron
durante las décadas de 1970 y 1980 para sistematizar, proponer y establecer
lineamientos metodolégicos que enriquecieran las investigaciones feminis-
tas. Una de sus primeras tedricas fue la socidloga Dorothy Smith (1979),
quien buscé construir una metodologia dentro de las ciencias sociales que
escapara a los puntos de vista patriarcales. Su proyecto fue retomado por
otras teéricas como Nancy Hartsock (1983,1987), Sandra Harding (1986),
Gloria Anzaldia (1987), Hilary Rose (1987), Patricia Hill Collins (1990)
y Donna Haraway (1991), quienes le dieron una impronta propia a cada
versién de este conjunto de teorias. Es importante destacar que no se trata
de una tnica teorfa monolitica, sino de un conjunto de teorias con ciertos
puntos en comtin y otros en conflicto, por eso nos conviene hablar de ellas
en plural.

El punto de partida de las TPVF fue la conviccién de que el movimiento
feminista necesitaba producir conocimiento por y para las mujeres, y esto no
podia ser realizado dentro del aparato metodolégico y conceptual provisto por
las instituciones cientificas dominantes, dadas todas las razones que hemos
expuesto en el primer capitulo. La propuesta inicial de las TPVF, por lo tanto,
fue la de comenzar la investigacién desde las experiencias, vidas y actividades
de las mujeres y desde los discursos feministas emergentes. Este proyecto no
se limité a la configuracién de etnografias sobre el mundo femenino, sino
que buscé una comprensién cientifica de las pricticas conceptuales de poder
a través de las cuales la opresién sexista fue impuesta, reproducida y sosteni-
da. Para las TPVF, partir de las experiencias de las mujeres en tanto grupo
oprimido hace posible que tengamos una ciencia mejor, un conocimiento mas
objetivo (como veremos en el quinto capitulo).



Dan1ia SUAREZ TomE, AGOSTINA MILEO Y MARIANA CORDOBA

A diferencia de los empirismos feministas, las TPVF tuvieron menos
conexién con la epistemologia clisica y los empirismos, y més con las teorias
marxistas sobre el conocimiento. Esto hizo que las TPVF fueran mis resistidas
—incluso por cientificas feministas— en tanto, como hemos visto previamente, el
empirismo es la postura epistemolégica més comun e inmediata entre las per-
sonas de ciencia. Las TPVF se alejan del empirismo, rechazan el compromiso
politico liberal de las empiristas y parten de la desigualdad y el conflicto como
caracteristicas ineludibles de las relaciones sociales, que son las que marcan la
produccién del conocimiento cientifico. Las discusiones entre el empirismo
feministay las TPVF fueron profundas alo largo de las décadas de 1980y 1990.
Hoy dia, si bien se sigue distinguiendo entre posturas mas empiristas o marxistas
dentro de las epistemologias feministas, el campo se encuentra ms unificado
y se han generado acuerdos teéricos importantes gracias a la larga revisién que
se realiz6 tanto del empirismo feminista como de las TPFV en el nuevo siglo.

FunDAMENTOS DEL PROGRAMA DE LAS TPVF
Este programa se bas6 en dos preceptos fundamentales:

1. La puesta en valor de la relacién entre politica y produccién de conoci-
miento.

2. El reconocimiento de la perspectiva como parte constitutiva de la pro-
duccién de conocimiento.

En relacién con el primer precepto, las TPVF no solo reconocen que los
propésitos politicos estin presentes en toda produccién de conocimiento —y
desafian el discurso predominante que afirma que la ausencia de influencia
politica es una condicién necesaria para la “buena ciencia’, sino que también
afirman que los propésitos politicos pueden y deben guiar las pricticas cienti-
ficas. En este sentido, sostienen que el feminismo, en tanto asunto transversal
a todo el ordenamiento social, debe atravesar la produccién de conocimiento.

En las TPVF, la teorfa no se circunscribe y reduce a orientar y regla-
mentar metodologias y formas de validacién empirica, sino que debe servir
a propositos de liberacién explicitos. Esto no solo implica una mejoria en el
ejercicio de la justicia social, sino también en la calidad del conocimiento,dado
que, si la consideracién de distintas realidades e identidades fuera parte de
los requisitos para su validacién, dicho conocimiento podria tanto representar
como aplicarse a un mayor nimero de grupos sociales. La teorfa, entonces,
es también una préctica en si misma. De acuerdo con Sandra Harding, una
de sus figuras centrales:

B T

CarfTULO 3. TEORIAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

La teoria del punto de vista, en tanto pone en foco en la situacionalidad histé-
rica y social de los proyectos de conocimiento y en el modo en que el trabajo
politico e intelectual puede transformar una fuente de opresion en una fuente de
conocimiento y potencial liberacién, contribuye a la justicia social y también a
nuestro entendimiento de las precondiciones de la produccién del conocimiento
(Harding, 2004: 10).

En relacién con el segundo precepto, debemos tener en cuenta que,
si bien muchas corrientes epistemolégicas poskuhnianas reconocen que la
observacién de fenémenos no es neutral en tanto es un producto humano y,
como tal, estd permeado por la subjetividad, dicha postura suele asociarse a
condiciones individuales del sujeto de ciencia. Las TPVF, por el contrario,
recuperan de la tradicion marxista la idea de que existe un punto de vista del
proletariado como grupo oprimido, y amplian la nocién de “grupo oprimido”
agregando las categorias de raza y género al factor clase. De esta forma, el
punto de vista pasa de considerarse como sinénimo de experiencia particular a
ser una construccién colectiva de un grupo oprimido con un objetivo politico.

Una gran innovacién de las TPVF, entonces, fue cambiar el argumento
principal para negar la existencia de un sujeto universal omnisciente de la
ciencia. Hasta el momento, las epistemologias criticas basaban esta negacion en
la existencia de subjetividades individuales ligadas a experiencias particulares.
Las TPVF, por su parte, también sostienen que ese sujeto universal no existe,
pero no a causa de la multiplicidad de individuos que habitan el planeta con
sus multiples diferencias, sino porque “el hablante de la ciencia”, en realidad,
se ha presentado tinico y homogéneo a lo largo de la historia: un varén blanco
cisheterosexual. Las TPVF reconocen que todo conocimiento estd sesgado por
condiciones subjetivas, pero que estas no son particulares de cada individuo,
sino idiosincraticas del grupo social al que pertenece.

Es en este sentido que las TPVF sostienen que la perspectiva de los gru-
pos socialmente oprimidos puede ofrecer una ventaja a la hora de producir
conocimiento, ya que la visién del oprimido incorpora también la del opresor,
en tanto los grupos oprimidos trabajan dentro de las casas y las instituciones
de los grupos opresores y acceden a conocer las condiciones de vida de am-
bos. Las mujeres tienen lo que se conoce dentro de las TPVE como “doble
visién™: pueden capturar la realidad tanto desde las categorfas dominantes de
los varones, en tanto grupo opresor, y también desde su propio punto de vista,
en tanto grupo oprimido. Esto hace que, al menos respecto del fenomeno de
la opresién femenina y de los fenémenos relacionados, las mujeres puedan
producir conocimiento mdas verdadero que el que pueden producir los varones.

Finalmente, podemos agregar como punto central que las TPVF tienen
como objetivo la indagacién sobre las distintas practicas de produccién de




Daniia SUAREZ ToME, AGOSTINA MiLEo ¥ MARIANA CORDOBA

conocimiento. Asi, no solo refutan la idea del sujeto universal, sino también de
la ciencia como un todo surgido a partir de la aplicacién de un solo método.
Para las TPVF, la cuestién central no es el andlisis de “la ciencia”, sino de los
distintos proyectos, argumentos, objetivos, afirmaciones y metodologias. A
partir de ellas, esto deja de ser entendido como un proceso neutral en el que
“el mundo natural”es comprendido tal como es, sino que se comprende como
una serie de interacciones dindmicas y simultineas entre quienes hacen ciencia
y sus objetos de conocimiento. La apuesta de las TPVF es, por lo tanto, la
generacién de una metodologia que permita mejorar tanto el conocimiento
como el mundo en el que se sitaa.

La nocidn de punto de vista de las TPVF no se refiere a las condiciones subje-
tivas particulares de quien produce conocimiento, sino a una posicién politica
que se construye colectivamente articulando las experiencias de distintos
grupos sociales oprimidos acorde a tres factores: la raza, el género y la clase.

LA INTERSECCIONALIDAD EN EL PROGRAMA DE LAS TPVF

Tanto la idea de explicitar propdsitos politicos como la perspectiva de
grupo del hablante introducen grandes innovaciones respecto a la visién tra-
dicional de lo que es deseable en la produccién de conocimiento. El concepto
de interseccionalidad constituye una novedad introducida por las TPVF que
ha permeado profunda y ampliamente en las distintas corrientes feministas
e incluso ha sido adoptada en el lenguaje coloquial. Al incorporar la raza y el
género a la idea marxista de la perspectiva del oprimido, las TPVF recono-
cen que la opresién no es un ente homogéneo que afecta a todos los sujetos
sociales por igual. Esto fue sefialado por primera vez por el feminismo de las
mujeres negras de los afios 70, quienes sostenian que su punto de vista, en
tanto experiencia situada, diferia notablemente del de las mujeres blancas, y
que la pretensién inicial de las TPVF de construir conocimiento “desde la
perspectiva de las mujeres” debia tener en cuenta estas diferencias.

Una de las teéricas mas importantes en el desarrollo del pensamiento
feminista de las mujeres negras o del feminismo afrodescendiente es la so-
ciéloga Patricia Hill Collins quien, en la década de 1990, enfatizé a través
de su produccién intelectual la falta de reconocimiento en la propia teoria
feminista de la triple opresién raza-clase-género, y desarrollé una versién
feminista negra de las TPVE. Hill Collins es usualmente mentada como una
de las forjadoras de la idea de interseccionalidad y, a veces, hasta como “la
madre de la interseccionalidad”, aun cuando no haya acufiado propiamente

CapPfTULO 3. TEORIAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

¢l término. El concepto de “interseccionalidad” fue acufiado en 1989 por la
abogada afroestadounidense Kimberlé Crenshaw para la creacién de catego-
rias juridicas concretas que pudieran dar cuenta de distintas discriminaciones
cruzadas en multiples y variados niveles. El interés de Crenshaw no era la
gestacion de una teoria, sino la construccién de herramientas pricticas para
analizar omisiones juridicas y desigualdades concretas dentro de su campo
laboral. Sin embargo, el feminismo académico —especialmente el angloparlan-
te—le ha dado un estatuto de teoria desde la cual se tematizan las desigualdades
multiples e interdependientes.

Es fundamental comprender que la interseccionalidad da cuenta de que
la opresion no es aditiva. Las distintas formas de opresién que pesan sobre
Jos individuos no se suman para hacerlo méds o menos oprimido, sino que se
amalgaman en la construccion identitaria. Es decir, que una persona no es
mujer, negra y trabajadora, sino una mujer negra trabajadora. Por un lado,
esto facilita la comprensién del punto de vista no como un desprendimiento
directo de la experiencia, sino como una construccién social, colectiva y con
intencién politica. Las condiciones de clase, género y raza de una persona no
la hacen adquirir autométicamente una posicion politica que le permite actuar
contra sus opresiones, sino que esto debe construirse. De esta forma, la idea
de pensar en un punto de vista feminista en contraposicién a un punto de vista
“de las mujeres” se robustece, dado que, si existe la posibilidad de construir una
perspectiva unificada, esta deberd ser producto de la articulacién entre varios
puntos de vista. Las TPVF no afirman que el trabajo feminista nace o fluye
naturalmente a partir de las experiencias de las mujeres, pues, en palabras de
Harding, siempre hay experiencias de las mujeres, pero no siempre surgen
anilisis feministas. El conocimiento feminista es un logro politico y teérico
colectivo, asi como una prawxis.

Asf como no es lo mismo ser una mujer negra que una mujer blanca, o una
mujer pobre que una mujer rica, no es lo mismo ser mujer que ser feminista.
‘Laclase, la raza y el género configuran experiencias diferenciales, pero todas
las personas pueden construir un punto de vista feminista.

Por otro lado, el reconocimiento de las distintas formas de opresion
como factores fundamentales de la constitucién del punto de vista generan
un gran riesgo de atomizacién. ;Cémo se hace para reconocer la existencia
de subjetividades y percepciones casi infinitas y, a la vez, presentar un reclamo
unificado? ;Cémo se puede generar identificacion colectiva entre identidades
individuales sin desconocer los aspectos particulares de cada vivencia? Estas




50

Danira SUAREZ ToME, AGOSTINA M1LEO Y MARIANA CORDOBA

preguntas sobre cémo conciliar la distincién entre diversas experiencias que
catalizan y componen puntos de vista distintos entre si con una perspectiva
colectiva que permita construir conocimiento con un objetivo politico en
comun es la gran discusién de las TPVF, tanto hacia adentro como con otras
corrientes de la epistemologia feminista.

EL PRIVILEGIO EPISTEMICO COMO ZONA DE TENSION TEQRICA

Como vimos, uno de los puntos fundamentales de las TPVF es la idea de
que los grupos oprimidos poseen una ventaja epistémica a la hora de producir
conocimiento. A esta ventaja se la ha llamado “privilegio epistémico”, una
decisién nominal que ha acarreado una serie de tensiones teéricas y activistas
en las cuales vale la pena detenerse. Empecemos por ver a qué se refiere y qué
implica este privilegio. En el caso del privilegio epistémico, estamos hablando
de una ventaja o un beneficio en la posibilidad de comprensién de la realidad.
La idea de que ciertos grupos —los oprimidos— tienen este privilegio implica
que otros grupos —los dominantes— no lo tienen. En su lugar, los grupos
dominantes poseen una perspectiva del mundo que es parcial y perversa, de
acuerdo con las TPVFE.

Esta comparacién entre las potencialidades epistémicas de grupos opri-

midos y dominantes solo adquiere sentido si la enmarcamos en la dialéctica
del amo y el esclavo de G.F.W. Hegel. En un célebre pasaje de su libro La
Sfenomenologia del espiritu, Hegel intenta dar cuenta de la demanda subjetiva
por el reconocimiento a través de la metifora de una lucha entre dos concien-
cias que buscan hacer prevalecer su “verdad de las cosas”. La imposicién de
una verdad sobre otra, cuando un sujeto vence, es la que inaugura la instancia
de dominacién de un amo sobre un esclavo. El amo se impone como sujeto
absoluto, fuente de toda posible interpretacién de la realidad, mientras que
el esclavo se ve obligado a subsumirse a las condiciones del amo por temor
a perder su vida.

Karl Marx, Friedrich Engels y Georg Lukics han sido pensadores de
izquierda que reflexionaron extensamente sobre estos pasajes hegelianos y
una de las ideas mds interesantes que plantearon fue la de que, no obstante la
situacién de inequidad que se plantea en la relacién amo-esclavo, el esclavo
tiene una ventaja epistémica que el amo no tiene: la posibilidad de ver el
mundo tanto desde la perspectiva impuesta por el amo, como desde su pers-
pectiva de esclavo. Esto le otorga al esclavo la potencialidad de construir una
comprensién menos parcial y perversa que la del amo.

CariTuLo 3. TEORIAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

La nocién de privilegio epistémico refiere a una doble capacidad de los grupos
.op;tmidqs a la hora de producir conocimiento: por un lado, pueden absorber
y comprender el canon impuesto por los grupos dominantes. Por otro lado,
'son capaces de discutirlo, refutarlo y mejorarlo desde las perspectivas que
les dan sus propias experiencias.

El marxismo pens6 esta dindmica desde la perspectiva de las clases
antagénicas del capitalismo industrial: el proletariado y los capitalistas. En
virtud de su opresién, el proletariado tiene un interés en la verdad acerca de
las relaciones sociales y la economia, por lo cual representa el mundo social en
relacién con los intereses universales humanos, mientras que los capitalistas
representan el mundo ideolégicamente en términos superficiales y locales, en
relacién con sus intereses de clase. Hay una supuesta objetividad reivindicada
por las perspectivas de los grupos dominantes, los que, en un movimiento
perverso, hacen aparecer sus intereses particulares como necesarios, naturales
o universalmente ventajosos. Por ello, el conocimiento que producen es un
conocimiento perverso, tergiversado y deformado.

Los grupos dominantes tienen el monopolio de la comprensién del
mundo porque tienen los medios de produccion de conocimiento y de las
herramientas interpretativas a través de las cuales las personas nos compren-
demos a nosotras mismas, a los otros y al mundo en general. Mientras tanto,
los grupos oprimidos carecen de estos recursos y padecen una marginacién
hermenéutica que radica en una injusticia epistémica estructural (tema que
abordamos en el Capitulo 8). A pesar de esta carencia, los grupos oprimidos
si poseen un privilegio epistémico a través del cual generar nuevas formas
de comprensién del mundo que persigan fines emancipatorios y no de do-
minacién. Con lo cual, a través de la “toma de los medios de produccién de
conocimiento”, se podri comenzar a producir un nuevo tipo de conocimiento
desde la perspectiva de los grupos oprimidos.

¢Pero cémo se constituye este punto de vista? De acuerdo con el marxis-
mo, el proletariado alcanza el punto de vista privilegiado ganando conciencia
colectiva y oposicional de su rol en el sistema capitalista, desarrollando una
comprensién colectiva de la propia situacién y la necesidad de superarla a
través de la accion revolucionaria. La ventaja epistémica del punto de vista del
proletariado se fundamenta, por lo tanto, en el privilegio epistémico que los
agentes autonomos tienen sobre aquello que hacen conscientemente. Segin
el marxismo, la autocomprensién se realiza cuando es puesta en practica;
asi, verdad )y conocimiento constituyen una praxis. En esta misma linea, de
acuerdo con las TPVF, el punto de vista feminista se alcanza a través de una
lucha politica colectiva, no emerge naturalmente de un supuesto “ser mujer”

3



Dan1ia SUAREZ ToME, AGosTINA M1LEO Y MARIANA CORDOBA

—que, por otra parte, no se postula—. La ventaja epistémica del punto de vista
de las mujeres y de las identidades muiltiples o las identidades fragmentadas
también se fundamenta en el privilegio epistémico producido por una agencia
auténoma y consciente.

ALGUNAS CRITICAS A LA NOCION DE PRIVILEGIO EPISTEMICO

Esta teoria ha sido fruto de numerosas criticas. Una de ellas —quizis, la
mds importante— es su presunta base en una idea esencialista de grupo, en
donde todas las personas que pertenecen a un grupo oprimido comparten una
misma experiencia que da como resultado la articulacién de un punto de vista
compartido. Otra critica ha sido que es muy ficil sostener, a partir de esta
teoria, que las personas que forman parte de grupos oprimidos, solo por serlo,
tienen la capacidad de producir conocimiento vilido independientemente de
su justificacién cientifica. Por dltimo, también se ha marcado el hecho de que
parece no existir un criterio no circular para la definicién de qué grupos tienen
privilegios epistémicos por sobre otros, en tanto son esos mismos grupos los
que lo determinan.

¢Cémo podemos hacer para sortear todas estas buenas criticas y, no obs-
tante, quedarnos con alguna arista valiosa en la idea de privilegio epistémico?
Existen dos formas de entender la idea del privilegio epistémico dentro de
las TPVF: una fuerte y una deflacionaria. La version fuerte sostiene que las
mujeres, a causa de su lugar en la divisién sexual del trabajo, tienen mayores
posibilidades de desarrollar una conciencia que pueda producir un mejor co-
nocimiento que el que producen los varones. Esta idea ha sido sostenida, por
ejemplo, por las fil6sofas marxistas Nancy Hartsock y Hillary Rose. Las autoras
ponen el foco en la centralidad de la mujer en el sistema de reproduccién (en
la crianza y el cuidado de los cuerpos) y afirman que, dado que las mujeres
cuidan las necesidades de todo el resto de las personas en el hogar, ellas estdan
en una mejor posicién que los varones para comprender cuiles son las necesi-
dades de todas las personas y cémo el patriarcado no las satisface. Los varones,
por el contrario, en virtud de su posicién dominante, pueden ignorar cémo el
patriarcado va en contra de los intereses de los grupos subordinados. En este
sentido, el conocimiento que produzcan las mujeres al adquirir conciencia de
la opresién puede acercarse a los intereses universales. Ahora bien, podemos
ver con claridad que esta versién fuerte del privilegio epistémico no es capaz
de sortear ninguna de las criticas previamente realizadas, ni tampoco tantas
otras que se le han hecho.

Es por ello que dentro de las TPVF se ha avanzado hacia una versién
deflacionaria del privilegio epistémico, esbozada sobre todo por Sandra
Harding. Esta version, ya tamizada por la critica, sostiene que ese privilegio

CAPiTULO 3. TEORIAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

epistémico no es mis que una potencialidad que otorga la capacidad de la
doble mirada que adquieren las personas que pertenecen a grupos oprimidos,
pero solo una vez que han logrado quebrar la falsa conciencia de la ideologia
dominante y han ingresado en la dindmica de constitucién de un punto de
vista politicamente interesado. En nuestro caso, hablamos del punto de vista
feminista, un punto de vista que no es una plataforma de partida en una expe-
riencia comiin, sino un punto de llegada a través de la labor teérica y activista
de feministas. Estas feministas son tanto mujeres (que poseen esta capacidad
de doble visién), como varones, en tanto a través del trabajo de empatia cog-
nitiva pueden acceder a una visién del mundo que no esté encuadrada en la
ideologia sexista dominante.

Donna Haraway, por su parte, formula una critica muy importante a esta
idea del privilegio epistémico. Ella sostiene que, si bien es cierto que las visiones
de los grupos oprimidos poseen ciertas ventajas a la hora de comprender la
realidad, producir conocimiento sobre ella y transformarla, no tenemos que
creer, no obstante, que los puntos de vista que producen son inocentes. Los
puntos de vista de los grupos oprimidos pueden no ser perversos, como los
de los grupos dominantes en su afin de sometimiento de los otros, pero si
son interesados. ¢Interesados en qué? En la produccién de un conocimiento
politicamente motivado por objetivos politicos emancipatorios. De este modo,
las TPVF quedan libres de todo tipo de creencia ingenua en la posibilidad
de que las mujeres sean capaces de producir un mejor conocimiento solo por
el hecho de ser mujeres y en términos puramente epistémicos. La nocién
de conocimiento situado en Haraway hace referencia a una practica politica
critica y responsable, no ingenua. Haraway nos invita a no abandonar la idea
de que el proyecto epistémico de las TPVF es un proyecto, sobre todo, politico.

LA INFLUENCIA DEL CONTEXTO HISTORICO EN LAS TPVE

Hasta ahora nos hemos concentrado en las implicancias que tienen
tres factores: género, raza y clase a la hora de determinar el punto de vista
desde el que se produce el conocimiento. En este apartado abordamos otro
aspecto fundamental del conocimiento situado: el momento histérico. Para
las TPVF, esta variable se expresa claramente en la convergencia del moder-
nismo y el posmodernismo.! La cuestién puede resumirse en dos posiciones:

_ 1. Esta confluencia es circunstancial, ya que las TPVF nacen en la década del 70, al mismo
tiempo en el que el término “posmodernidad”se populariza en la acepcién que hoy conocemos.
A su vez, es constitutiva, puesto que las discusiones y tensiones acerca de si las TPVF son
modernas o posmodernas contintan al dia de hoy y forman parte de su corpus.



Danira SuArREzZ ToME, AGOSTINA MILEO Y MARIANA CORDOBA

constructivista y realista. Para la primera, la introduccién de la agencia del
sujeto epistémico como factor tan fundante del conocimiento como el objeto
epistémico constituye una forma de relativismo a través de la dilucién de la
separacién entre sujeto y objeto. Esto quiere decir que la idea de que lo que
sabemos sobre algo (objeto) depende en gran medida de quién lo conoce
(sujeto) habilita una pluralidad y fragmentacion del conocimiento que nos
deja sin criterio para jerarquizar saberes. Para la segunda, las TPVF habilitan
una pluralidad no-relativista, ya que la dependencia del conocimiento por el
sujeto justamente lo ancla en un lugar, en un espacio situado que no puede ser
otro. Por otro lado, esta posicién sostiene que los distintos puntos de vista no
deben permanecer fragmentados, sino articularse en pos de una perspectiva
politica lo mds unificada posible.

Actualmente, son varias las voces que han ensayado posturas interme-
dias; estas afirman que la distincién constructivista/realista puede ayudarnos
a analizar distintos aspectos de las TPVF, pero que la idea de un punto de
vista en la produccién de conocimiento contiene necesariamente elementos
tanto modernos como posmodernos, ya que de otra manera se incumpliria
su condicién de conocimiento situado. Por un lado, algunas feministas pos-
modernas enfatizan los modos en los que el lenguaje y el discurso producen
categorias que crean realidades. En este sentido, por ejemplo, sefialan que el
uso académico del término “mujer” puede redundar en que dicha categoria
no incluya mujeres negras o pobres que no son mayoria entre las feminis-
tas tebricas por razones de exclusion social. En este sentido, “mujer” es una
categoria normativa y no descriptiva. A qué mujeres se refiere en efecto la
categoria mujer? ;Puede este término ser usado de un modo que las incluya
a todas? Por otro lado, muchas feministas sefialan que la idea posmoderna de
que la identidad es una construccion lingiiistica es contraproducente a la hora
de reconocer firmemente que muchos grupos de “mujeres” son oprimidas bajo
formas de dominacién concretas y comunes. Para ellas, independientemente
de la palabra que se use para nombrar, por ejemplo, a las mujeres, es necesario
remitir el analisis de estas opresiones a un grupo particular de personas para
poder revertirlas. ;Como se desmontan mecanismos opresivos si no pueden
localizarse en grupos particulares?

Como podemos observar,ambos reparos son validos y dar uno por cierto
no excluye al otro. Es cierto que homogeneizar a un grupo tan diverso como
las mujeres en la categoria “mujer” probablemente implique la exclusién de
muchas mujeres y que esto esté profundamente ligado a quiénes tienen el
poder de definir la categoria. Pero es tan cierto como que, para dar cuenta
de los mecanismos de opresion que determinan las condiciones materiales
de existencia y habilitar a otros grupos sociales como productores de cono-
cimiento, debemos emplear palabras para referirnos a ellos. En este sentido,

CarfTuLo 3. TEORfAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

el concepto de “momento materialista” desarrollado por Nancy Hirschmann
(2004) es una propuesta 1til para amalgamar ambas inquietudes. La idea de
un “momento materialista” sirve como interfaz entre la posibilidad de una
realidad material preexistente y, de alguna, forma independiente de cémo se
la nombre y el reconocimiento de que dicha realidad cambia constantemente
en funcién de cémo es capturada en el lenguaje.

El “momento materialista” es, entonces, de manera figurativa, un lapso
en el que las personas se dan cuenta de que el discurso dominante no es ver-
dadero en tanto no se corresponde con sus experiencias. Este “momento” es
ese en el que un grupo de personas advierten que algo que sucede en sus vidas
go tienednombre ni sg tielne en cuenta para organizar la sociedad, se ponen

e acuerdo para nombrarlo i i ituar i ibli
Eu des contint tanto L ocion e quc ey lgo o sucede antes e e
2 : y algo que sucede antes de ser
hab‘lhtado por el discurso y que, a su vez, es imposible transmitirlo por fuera
de e-l. En esta transformacién del lenguaje se posibilita que el mismo refleje
realidades hasta el momento no-discursivas sin que nombrarlas implique

homogeneizarlas en un ente rigido y universal. o

La pregunta sobre la tensién modernismo-posmodernismo en la TPVE,
a la que el concepto de momento materialista intenta dar solucién es er;
de.ﬁnitiva, ¢céomo formulamos una metodologia de produccién de con:)ci—
miento que reconozca que la experiencia existe en el discurso, pero que no
es toftalmente discursiva? Este sigue siendo, atin hoy, uno de los problemas
filoséficos persistentes dentro de esta corriente de pensamiento.

CLAVES DE LECTURA PARA ESTE CAPITULO

» Las TPYF buscan una comprensién cientifica de las formas en las que
la opresién s.exista es impuesta, reproducida y sostenida en la produccién
de conocimiento. Para esto, proponen iniciar la investigacién desde las
experiencias, la vida y las actividades de las mujeres como grupo oprimido

» Las TPVF introducen dos grandes innovaciones: que el conocimiento.
debe servir a propésitos politicos emancipatorios de manera explicita —y
no solo reconocer e identificar que existen valores politicos en todas las
prc.nducciones cientificas—, y que la idea de que no existe un punto de vista
u_mvcrsal y objetivo no se restringe a condiciones subjetivas individuales
sino que, mds bien, existen construcciones colectivas de grupos oprimidos,
que se transforman en puntos de vista.

La idea de interseccionalidad da cuenta de que la opresién no afecta

a todas las personas por igual y que el género se entrecruza con otros

factores, como la raza y la clase de manera no aditiva.

N T




56

Dan1ia SuAREZ ToME, AGOSTINA MILEO ¥ MARIANA CORDOBA

» La nocién de privilegio epistémico refiere a la posibilidad que tienen las
personas de los grupos oprimidos de una “doble mirada™ por un lado, la
vision de los grupos opresores esta incorporada en todas las personas como
dominante, pero, por otro, los grupos oprimidos pueden cuestionarla desde
sus experiencias y sumarse a grupos que construyan conocimiento desde
un punto de vista motivado politicamente por ideales de emancipacién.

» El“momento materialista” describe un intersticio temporal en el que las
experiencias que atin no estin contenidas por el lenguaje se nombran y,
de esta forma, pueden explicarse y transmitirse. Asi, se reconoce que hay
cosas que suceden antes de que sean contenidas en el lenguaje y que, a
su vez, el lenguaje puede transformarlas.

PARA SEGUIR LEYENDO

*  Harding, Sandra (ed.). The feminist standpoint theory reader: Intellectual
and political controversies, Psychology Press, 2004.

¢ Moral Espin, Lucia del. “En transicién. La epistemologia y filosofia
feminista de la ciencia ante los retos de un contexto de crisis multidi-
mensional”, e-cadernos CES [Online], 18, 2012.

*  Silvestre Cabrera, Maria, Maria Lépez Belloso y Raquel Royo Prieto.“La
aplicacién de la Feminist Standpoint Theory en la investigacién social”,
Inwestigaciones Feministas, vol. 11, n.c 2, 2020.

+  Viveros Vigoya, Mara. “La interseccionalidad: una aproximacién situada
a la dominacién”, Debate feminista, vol. 52, 2016.

REFERENCIAS

Anzaldta, G. Borderlandsy/La frontera: The New Mestiza, Spinster/ Aunt Lute, 1987.

Collins, P. H. Black Feminist Thought, Unwin Hyman, 1990.

Crenshaw, K. “Cartografiando los mérgenes. Interseccionalidad, politicas
identitarias, y violencia contra las mujeres de color” en Platero, L. (ed.):
Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada. Temas contempordneos,
Ediciones Bellaterra, 2012.

Haraway, D. Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention of Nature, Rout-
ledge, 1990.

Harding, S. The science question in feminism, Cornell University Press, 1986.

— “Standpoint Theory as a Site of Political, Philosophic, and Scientific De-
bate”, en Harding, S. (ed.). The feminist standpoint theory reader: Intellectual
and political controversies, Psychology Press, 2004.

CapriTULO 3. TEORTAS DEL PUNTO DE VISTA FEMINISTA

Hartsock, N.“The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a Specifi-
cally Feminist Historical Materialism,” en Harding, Sandra (ed.), Femi-
nism and Methodology: Social Science Issues,Indiana University Press, 1987.

— . Money, sex, and power: Toward a feminist historical materialism, Longman,
1983.

Hirschmann, N. “Feminist Standpoint as Postmodern Strategy” en Harding,
Sandra (ed.) The Feminist Standpoint Theory Reader: Intellectual and Politi-
cal Controversies, Psychology Press, 2004.

Rose, H. “Hand, Brain, and Heart: A Feminist Epistemology for the Natural
Sciences,” en Harding, Sandra y Jean O’'Barr (Eds.), Sex and Scientific
Inguiry, University of Chicago Press, 1987.

I $ e



