En LÓPEZ-MORENO, IGNACIO y VIZCARRA-BORDI, IVONNE, El maíz nativo en México. Una aproximación crítica desde los estudios rurales. MEXICO (México): JUAN PABLOS EDITOR.

### Una aproximación hermenéutica y feminista al vínculo simbólico entre la mujer y el maíz en los antiguos mitos nahuas.

RINCON RUBIO, ANA GABRIELA, VIZCARRA BORDI, IVONNE y THOME-ORTIZ, HUMBERTO.

#### Cita:

RINCON RUBIO, ANA GABRIELA, VIZCARRA BORDI, IVONNE y THOME-ORTIZ, HUMBERTO (2016). Una aproximación hermenéutica y feminista al vínculo simbólico entre la mujer y el maíz en los antiguos mitos nahuas. En LÓPEZ-MORENO, IGNACIO y VIZCARRA-BORDI, IVONNE El maíz nativo en México. Una aproximación crítica desde los estudios rurales. MEXICO (México): JUAN PABLOS EDITOR.

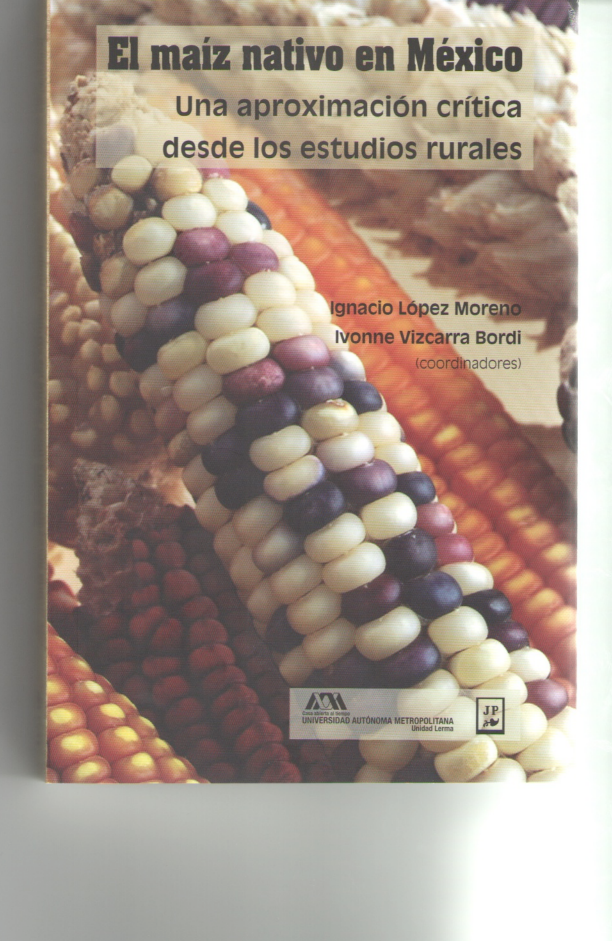
Dirección estable: https://www.aacademica.org/humberto.thome.ortiz/37

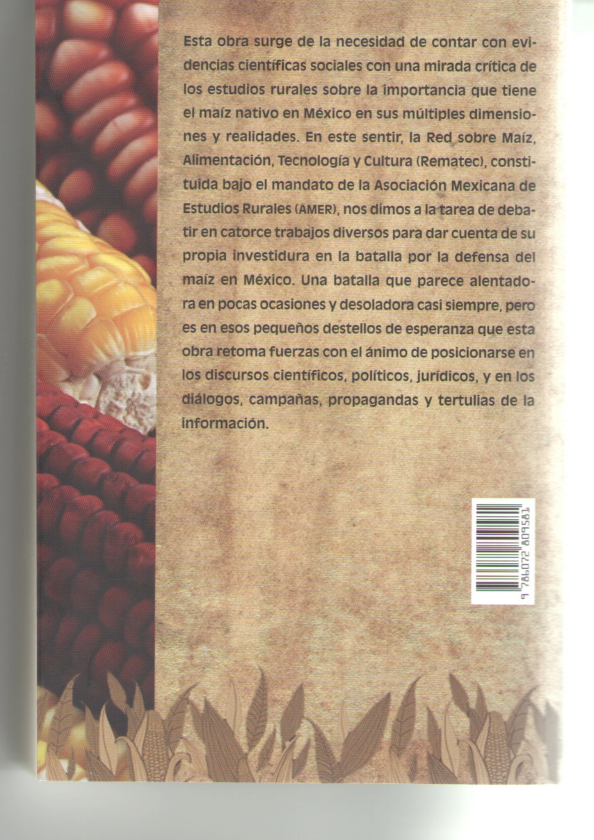
ARK: https://n2t.net/ark:/13683/ptuO/nAr



Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons. Para ver una copia de esta licencia, visite https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite: https://www.aacademica.org.





Complexity in the Formative Period, Washington, National Gallery of Art, pp. 297-337.

Tena, Rafael (2011a), Leyenda de los soles, México, Dirección General de Publicaciones-Conaculta.

Tena, Rafael (2011b), "Mitos e historias de los antiguos nahuas", en Historia de los mexicanos por sus pinturas, México, Dirección General de Publicaciones-Conaculta.

Thévet, André (2011), "Histoire du Méchique", en Rafael Tena (ed.), Mitos e historias de los antiguos nahuas, México, Conaculta, pp. 13-95.

Torquemada, fray Juan de (1975-1983), Monarquía indiana: de los veinte y uno libros rituales y monarquía indiana, con el origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubrimiento, conquista, conversión y otras cosas maravillosas de la mesma tierra, 7 vols., México, Instituto de Investigaciones Históricas-Universidad Nacional Autónoma de México.

ción y apropiación del espacio y del tiempo entre los mayas Vapnarsky, Valentina (2003), "Recorridos instauradores: configurayucatecos", en Alain Breton, Aurore Monod Becquelin y Mario Humberto Ruz (comps.), Espacios mayas: representaciones, Centro de Estudios Mayas-Universidad Nacional Autónoma usos, creencias, México, Instituto de Investigaciones Filológicasde México/Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, pp. 363-381.

Wimmer, Alexis (2006), Dictionnaire de la langue nabuatl classique [versión electrónica], disponible en <http://sites.estvideo.net/ malinal/>.

#### Y FEMINISTA ALVÍNCULO SIMBÓLICO ENTRE LA MUJER Y EL MAÍZ EN LOS ANTIGUOS MITOS NAHUAS\* 3. UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA

Humberto Thomé Ortiz Ivonne Vizcarra Bordi Ana Gabriela Rincón

#### RESUMEN

El presente texto aborda las representaciones simbólicas de la femineidad ligadas a los procesos de siembra, cosecha y cocina del maíz dentro de la antigua mitología nahua, a través de un enfoque metodológico interpretativo con base en la propuesta de la alteridad de Lévinas. La interpretación de dichos mitos pretende "traducir" algunas metáforas utilizadas por el pensamiento antiguo nahua al pensamiento filosófico occidental. El objetivo es introducir en la cosmovisión nahua a quienes participan en los debates teóricos en torno a la pertinencia del vínculo mujer-naturaleza para los esfuerzos emancipatorios de las sociedades campesinas actuales. Se concluye que el vínculo esencialista mujer-naturaleza puede ser una herramienta de emancipación espiritual y epistemológica, siempre y cuando sea interpretado desde una perspectiva feminista y decolonial.

#### INTRODUCCIÓN

México enfrenta grandes crisis relacionadas con la seguridad alimentaria y nutricional de las poblaciones rurales e indígenas que pro-

maíz mesoamericano y sus escenarios en el desarrollo local", con clave SEP-Co-\* Este trabajo forma parte de los resultados del proyecto de investigación "E] nacyt: CB 2009-130947. UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA

rimentando además el fenómeno de la feminización del medio ducen y consumen el maíz nativo como parte de sus estrategias de rural mexicano y las consecuencias del cambio climático. Ante este subsistencia (Vizcarra, Thomé Ortiz y Rincón Rubio, 2013), expe--, para construir otras propuestas y lograr soberanía y seguridad alimentaria en condiciones de paz, es escenario, proponemos abrir un campo reflexivo sobre la necesidad de dialogar entre los debates biocientíficos polarizados -- conserdecir, sin desigualdades, exclusiones, ni explotaciones que amenacen la estructura social y las relaciones armónicas con el medio natural. Los autores mencionados concluyen que se necesita elucidar una tercera vía que permita el desarrollo de la conciencia hacia el cambio social. Esta tercera vía no puede hallarse con métodos que ignoran el protagonismo de las prácticas espirituales campesinas relacionadas con los cultivos, por considerarlas fuera de la ciencia o inservibles para vacionistas y biotecnológicosla investigación agrícola.

res ha sido sistemáticamente descalificado e invisibilizado. Aunque no se desee con dolo excluir estos saberes, muchas veces se tiende a desplazar su importancia por la dificultad para entenderlos, ya que recurren constantemente a plegarias y rezos en forma de metáforas Partimos del supuesto de que el saber tradicional de estos acto-(Romero, 2004). La teoría crítica occidental se ha considerado como la única válida y exclusiva para entender y transformar el mundo, menospreciando otros modos de teorización crítica que se producen a partir de la experiencia del sur global.<sup>1</sup> Por lo tanto, retomamos lo expuesto por Grosfoguel (2011), quien reconoce la necesidad de les, y por Santos (2010), el cual habla de un diálogo de saberes que construir proyectos políticos que sean epistémicamente pluriversapermita la incorporación de conocimientos y experiencias de culturas no occidentales como punto de partida para retomar las experiencias desperdiciadas por la razón occidental.

La importancia del simbolismo nahua para el medio rural mexicano recae en que los mitos y la ritualidad de origen prehispánico siguen siendo parte del imaginario campesinado actual, que se ve reflejado 1 El sur global se refiere a un conjunto heterogéneo, desde el punto de vista cultural y político, de países que comparten una posición estructural de periferia en el sistema-mundo moderno (Santos, 1995).

viclo entre la siembra y la cosecha posibilitan al campesinado el logro cional, donde no se puede hacer una sin la otra. Cada expresión ritual conlleva acciones materiales; el campesino o campesina no espera que de la pura oración y contemplación se arreglen sus problemas de plantíos; ambas actividades son indivisibles en su mundo tradiagricolas, él o ella trabajan junto con la oración en el ambiente y en un las actividades agrícolas, sociales y religiosas contemporáneas. De cuerdo con Romero (2004), los rituales tienen una gran carga emofrica de actividades materiales agrícolas para cuidar los cultivos. Istos rituales y prácticas materiales que se ejercen durante todo el

pecto a las deidades femeninas del maíz y sus repercusiones en la Después de la descripción de la metodología que se propone para abordar nuestro análisis hermenéutico y feminista, este documento organización social a través de tres elementos: tierra, semilla y serpiente. Para cubrir tal propósito, abordamos textos antropológicos, se encuentra dividido en tres momentos. El primero consiste en el qué, para reconocer y describir el simbolismo ancestral nahua resreniendo en cuenta que éstos no reflejan una cultura histórica original, sino una sociedad impactada por Occidente, es decir, interpretada por terceros influidos, por no originarios.

El segundo momento se refiere a la pregunta del porqué, dedicada lógica de Lévinas (2004). La fenomenología de la alteridad exige una actitud de apertura hacia aquel individuo, objeto o cultura que se encuentra fuera de nuestro universo cultural, conceptual o práctico, dificultando la comprensión. La elección de la alteridad responde efectivamente a que nos permite superar nuestras dificultades de comprensión al concebir la diferencia como la posibilidad misma de diálogo, reconocimiento y construcción dinámica de conocimiento, donde individuos y culturas cooperan en la consolidación epistea la interpretación de estos mitos desde la perspectiva fenomenomológica.

La comprensión quedaría incompleta al ofrecer sólo un relato v blecer una reflexión para nuestro tiempo, como tercer y último apartado a través del cómo se establece una valoración sobre la permanencia un catálogo de símbolos, es por eso que consideramos necesario estae implicaciones de esta mitología en las sociedades rurales contem46

#### METODOLOGÍA

A partir de las preguntas rectoras para el ejercicio hermenéutico establecidas por Idel (2010), nuestra secuencia analítica se compone de tres pasos: a) En primera instancia respondemos a la pregunta "¿qué?", en la cual describimos la mitología nahua a través de la distinción de sus símbolos y sus correspondientes significados. Aceptamos el sesgo inevitable que implica tratar de interpretar la mitología de una cultura en un tiempo y un contexto diferentes al nuestro, en consecuencia, no pretendemos ofrecer de ella una

lectura fiel, pero sí aproximarnos tanto como nos sea posible. b) En segundo lugar atendemos a la pregunta "¿por que?". En esta fase intentamos traducir la mitología indígena, a fin de hacerla inteligible a nuestro modo de pensar occidentalizado. Para traducir se necesita del Otro, puesto que se trata de un diálogo, y un diálogo necesita réplicas. Por la lejanía temporal respecto de la cultura nahua antigua, los simbolismos serán interpretados desde la fenomenología de la alteridad.

Como último punto, damos respuesta al cuestionamiento "¿cómo?"; valoramos las implicaciones de estos mitos en la realidad del medio rural a partir del debate ecofeminista en torno al vínculo simbólico mujer-naturaleza.

### PRECEPTIVAS HERMENÉUTICAS

### PRIMERA ETAPA: LA RESPUESTA AL QUÉ

Los antiguos pueblos nahuas entretejieron todo un sistema simbólico alrededor del mundo que habitaban, el cual se infiltraba en los más íntimos resquicios de su vida comunitaria y personal. Los elementos bióticos y abióticos fueron imaginados como fuerzas sobrenaturales que se movían de modo caprichoso; la gente trataba de entenderlas y controlarlas a través de un saber en el que convivían la magia, la religión, la ciencia y el arte (Morante, 2000). El maíz, como poste cósmico esencial, vinculaba los tres espacios del universo. En la

Levenda de los soles se narra la manera en que la planta del maíz se convierte en el eie del universo y vincula sus tres planos y sus cuatro yaubtlaolli y matlactlaolli, aparecen en relación con los cuatro colores rumbos. Los colores del maíz, xiubtotlaolli, iztcatlaolli o cozticlaolli, de los rumbos cardinales: rojo, blanco o amarillo, negro y azul.

yendo durante milenios en torno a la planta del maíz. Los tiempos De este modo, la cosmovisión mesoamericana se fue construy los actores de los mitos se entrelazan con el ciclo agrícola del maíz. Cada etapa del ciclo de vida del maíz era regida por un dios o diosa distinta: Tláloc y Chalchiuhtlicue dominaban en el momento de preparar los campos para la siembra; Xilonen era la diosa de la mazorca tierna; Chicomecóalt, la del maíz maduro; Cintéotí, la deidad de la tura de temporal y estaba dedicada a las deidades femeninas asociadas mera mitad del año, llamada xopan, era la época crítica para la agriculsemilla seca, y Tezcatlipoca, el de la cosecha (Morante, 2000). La pricon la tierra y la vegetación (Morante, 2000).

mentos, debido a que se cree que, por la capacidad de observación de brieron la agricultura y quienes originalmente se dedicaron a dicha La relación entre el cultivo de la tierra y la mujer es muy remota los procesos de gestación de su propio cuerpo, son quienes descuactividad. Algunos de los principales mitos del mundo antiguo corroboran la ancestral asociación de la mujer a la agricultura, pues se dice que la Isis egipcia, la Ishtar mesopotámica, la Démeter griega, la Ceres romana y la Chicomecóatl mesoamericana enseñaron a los y extendida. En los mitos se les liga a la nutrición y provisión de aliseres humanos a plantar el grano (Comisarenco, 2010).

jer la primera que comenzó a hacer pan y otros manjares guisados" Chicomecóatl, también Ilamada Siete Serpientes, era la diosa en su aspecto fertil, deidad de la fecundidad agraria y humana (Solares, veniente del Castillo de Teayo y la encontrada en Tlamanalco. En ambas se advierte el quechquemitl propio de las diosas aztecas, plude estar decorada con siete mazorcas (Caso, 1971). En el lenguaje 2007). Entre las representaciones estatuarias de la diosa está la promas en el tocado que simbolizan las cañas de maíz y la particularidad adivinatorio, "siete" significa semillas, sinónimo de buen augurio, mientras que la serpiente aludía simbólicamente al rayo, la Iluvia, la fecundidad. Chicomecóatl resultaba ser la diosa de los mantenimientos, "así de lo que se come como de lo que se bebe, debió ser esta mu(Sahagún, 1974:345). Esta diosa en un aspecto positivo produce bue nas cosechas; en su aspecto negativo es dadora de hambre y muerte.

Estas creencias estaban directamente ligadas a ritos específicon como el de sacrificar representantes humanos de los dioses, en el que ningún pueblo parece haber igualado a los aztecas. Se conocen eston rituales por haberlos descrito los españoles que conquistaron Meban los de mujeres que representaban a las deidades femeninas del xico en el siglo XVI (Frazer, 2011). Dentro de estos sacrificios esta dera, en la forma de una niña de aproximadamente 12 años que vestía ornamentos pintados de vistosos colores. Sobre la cabeza llevaba maíz. La imagen de la diosa Chicomecóatl era representada en ma una mitra de cartón; su largo cabello caía sobre los hombros; de sus orejas colgaban pendientes de oro, y alrededor de su cuello pendía En sus manos sostenía un objeto que semejaba una mazorca de maíz un collar de doradas mazorcas de maíz ensartadas en un listón azul hecha de plumas y bañada en oro.

El festival, llevado a cabo el 15 de septiembre, era precedido por un ayuno riguroso de siete días durante el cual sólo se podían comer sobras y pan seco, y beber agua. Un día antes de comenzar el ayuno se santificaba a una mujer, que representaba a Atlatonan, la diosa de los ficaban a una niña esclava de entre 12 y 13 años, la más bonita que leprosos. Terminado el ayuno, se sacrificaba a la mujer conforme el método acostumbrado: arrancándole el corazón para presentarlo al sol como ofrenda. Inmediatamente después de este sacrificio, santipodían encontrar, para que representase a Chicomecóatl. La revestían con ornamentos de la diosa, ponían una mitra en su cabeza, alrededor de su cuello y en las manos, mazorcas de maíz; sobre la cabeza, ca. Hacían esto para significar que el maíz estaba casi maduro en la sujetas y erguidas, unas plumas verdes que imitaban una mazorchacha muy joven que caracterizaba a la diosa del maíz. Después de época del festival, pero como estaba aún tierno, elegían a una mute se le sacrificaba acostada de espaldas sobre un montón de maíz y varios días de ritos en los que la niña era objeto de culto, finalmensa y asperjaban con la sangre la escultura de madera de la diosa, los otros granos; le cortaban la cabeza, recogían la sangre en una arteferentes y hortalizas amontonadas en el suelo. Hecho esto, se desollaba el cuerpo descabezado y uno de los sacerdotes se vestía con la muros de la cámara y las ofrendas de maíz, chiles, calabaza, granos di-

oiel ensangrentada de la víctima, y después se ponía los atavíos que UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA a muchacha había llevado (Frazer, 2011).

todas las insignias y bailaba ante el pueblo, la hipótesis es que con ello rrección divina. Si esto fue así, posiblemente la práctica de matar al representante humano de una deidad tenía el objetivo de perpetuar las energías divinas en la plenitud del vigor juvenil, no corrompidas por las debilidades y flaquezas de la vejez, que habría sufrido la deidad po de la joven era desollado y un sacerdote vestía su piel puesta con las esclavas, mujeres y niñas, manifestaban el espíritu del grano y eran sacrificadas para acelerar y fortalecer las cosechas de maíz y de los rutos de la tierra en general, infundiendo a sus representantes la sangre propia de la diosa del maíz. En cuanto al ritual en el que el cuerse buscaba asegurar que la muerte divina fuera seguida de la resusi le hubieran consentido morir de muerte natural (Frazer, 2011). Hermeneutas como Frazer (2011) y Solares (2007) suponen que

las uñas, una especie de maíz; del resto de su cuerpo, muchos frutos cién nacida con el brote del maíz tierno, que culmina el proceso del movimiento cósmico con la regeneración completa de la nueva vida maiz azul). El mito relata que Cintéotl se metió debajo de la tierra y riz brotó una semilla comestible distinta; de los dedos, el camote; de Solares, 2007). El simbolismo de Cintéotl asocia a una criatura rede sus cabellos salió el algodón; de cada una de sus orejas y de su naro femenino o el masculino. Según su grado de madurez se le podía tecthuatl (la señora de la falda vieja, mazorca seca cubierta por hojas amarillas y arrugadas), Iztaccentéotl (diosa del maíz blanco), Tlatlauhquicentéotl (diosa del maíz rojo) y Xoxouhquicentéotl (diosa del Por otro lado, Cintéotl, deidad del maíz, podía adoptar el génedistinguir con distintos nombres: Xilonen (espiga de maíz), Ilama-

cimiento como punto de partida del devenir pleno del ser humano y de su simbolismo representa la suma potencia aún en estado virtual de su desarrollada diferenciación posterior. Así, la figura de Cintéotl como criatura de los dioses no sólo trae un don alimenticio al mundo de los Solares (2007) menciona que Jung y Kerényi (2004) analizan esta simbología y concluyen que se alude a las fuerzas del origen y el nala naturaleza. Dichos autores destacan que la naturaleza andrógina humanos, sino el bien de la renovación para todos los ámbitos y seres del cosmos de su propia carne hecha de maíz. que viene a enriquecer el mundo.

## SEGUNDA ETAPA: LA RESPUESTA AL PORQUÉ

La diferencia entre la intuición objetiva y la fenomenológica es banca para la fenomenología de Husserl (2013). La intuición objetiva propia de la ciencia positivista, ejerce su observación a distancia sin implicación. Su efectividad depende de la precisión de los datos obtenidos de un objeto de observación pasivo sobre el cual la ciencia ejerce una agresión directa. En contraparte, la intuición fenomeno lógica requiere la reflexión de la forma en que el individuo aborda la lógica requiere la reflexión de la forma en que el individuo aborda la rán los resultados de la investigación; también incluye el estudio de una serie de hechos irreales, es decir, ideas, fantasías y fenómenos intangibles propios de la conciencia humana.

A partir de Husserl (2013), en el medio fenomenológico apareció una serie de propuestas poéticas, psicológicas y antropológicas que abordan estos contenidos de una manera sistemática, sobre todo que abordan estos contenidos de una manera sistemática, sobre todo que los expresan, dándole a la fenomenología un acento hermenéutico. Lévinas (2004) da un paso adelante y se preocupa en especial de la relación sujeto-sujeto, estudiando la forma en que el individuo entra incognoscible y enigmático, pero omnipresente, de tal manera que el el Otro es suscita como un tiempo de apertura. La relación con acciones y omisiones del individuo afectan la forma en que el Otro es activa y se construye durante la implicación; cada una de las acciones y omisiones del individuo afectan la forma en que el Otro

La espiritualidad indígena en torno al maíz entre los pueblos nahuas puede ser entendida como la expresión de un saber que construye una relación, en primer lugar del individuo con la alteridad, y después de la colectividad con su entorno. Desde el punto de vista de bre sí mismo; la alteridad es "femenina". En palabras del autor, "La movimiento opuesto al de la conciencia. Pero no por ello es inconsciente o subconsciente, y no veo otra posibilidad que llamarlo misterio" (Lévinas, 2004:131). Entonces, "lo femenino" no es misterioso rable en su revelación.

Interpretación: la Tierra, madre pródiga, no ha revelado nunca misterios a los seres humanos, les permite atisbar a través del rito de la ciencia, pero nunca se presenta unitaria, comprensible y menumple como espera el científico o el dictador; la tierra no está para umplir la voluntad de nadie, su dominio es una ilusión peligrosa. A omisión de esta condición esencial por parte de la ciencia positira omisión de esta condición esencial por parte de la ciencia positira a miquiladora; la alteridad de la tierra se encuentra en aparente e y aniquiladora; la alteridad de la tierra se encuentra en aparente desventaja respecto a los poderes humanos, sin embargo, esto entraña otra ilusión: los ciclos terrestres pertenecen al dominio de un traña otra ilusión: los ciclos terrestres pertenecen al dominio de un misterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica la ruptura del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento implica de la ciencia del propio orden humisterio de la ciencia del propio orden humisterio cuyo forzamiento del propio orden humisterio del propio de la ciencia del propio del pro

La simbología de las diosas del maíz establece las direcciones esenciales de la cosmología nahua, donde tiempo, espacio y regeneración son atributos femeninos bajo la forma de la serpiente, que muda de piel anualmente, un pensamiento que confronta al individuo con su entorno haciendo posible una relación directa y tensa: ese munsu entorno haciendo posible, pero le prodiga, renueva su cuerpo, le do es numinoso e incontrolable, pero le prodiga, renueva su cuerpo, le

confiere el tiempo de la vida.

En torno a Chicomecóatl como representación de lo femenino y En torno a Chicomecóatl como representación de lo femenino y del misterio, y de su identificación con el maíz, se organizaban las comunidades nahuas y nahualizadas. Diosa del sustento, de la macomunidades nahuas y nahualizadas. Diosa del sustento, de la materia que se consolida y desarrolla gratuitamente, genera la totalidad el a vida: los cuatro colores del maíz expanden el horizonte origida la vida: los cuatro colores del maíz expanden el horizonte original y crean el espacio, el territorio. La maduración del grano establece nal y crean el espacio, el territorio. La maduración del grano establece el paso del tiempo, marca las fiestas agrícolas y consolida las relacionen nes sociales al repartir el trabajo en cada época. Chicomecóatl como nes sociales al repartir el trabajo en cada época. Chicomecóatl como nas sociales al repartir el trabajo en cada época. Chicomecóatl como na significado más amplio que el de manutención, abarca un sentido un significado más amplio que el de manutención, abarca un vinculo de "continuidad". Así, mujer, maíz y continuidad guardan un vinculo

En otro orden de ideas, la relación con la comunidad es búsqueda de múltiples circunstancias que apunta hacia el futuro. La colectividad mantiene tradiciones, saberes en común con la intención de tividad mantiene tradiciones, alá del tiempo presente. Si el puro consolidarse y desarrollarse más allá del tiempo presente. Si el puro goce del presente las motivara, no se sostendrían. Sin embargo, la búsqueda de la persistencia de la identidad individual, en esta cir-

dad es la relación con un extraño que, sin dejar de ser ajeno, es yo; cunstancia, aparece en otro tipo de relación que lo permite: "la paternirelación del yo con un yo-mismo que, sin embargo, me es extraño [...] A mi hijo no lo tengo, sino que, en cierto modo, lo soy" (Lévinas, 2004:128). Mi hijo, mi descendencia, es una presencia escindida; do, nacido del deseo, proyectado hacia un futuro que yo no conotambién mantiene su diferencia, pero también mi huella en el munceré. El hijo consolida la presencia de la alteridad. Entonces, la sexualidad, la paternidad/maternidad y la muerte introducen en la existencia una dualidad que concierne al existir mismo de cada sujeto. El existir en cuanto tal se torna doble.

cia. Por un lado, establece la distinción entre la semilla, la simiente La figura de Cintéotl, en su dualismo sexual reafirma la diferenconservada para la siembra de carácter femenino, frente al alimento, la culino para la fertilización de la cultura y la tierra. Sin embargo, este simiente consumida con propósitos alimentarios de carácter masculino. Este culto pone en relación de necesidad lo femenino y lo massimbolismo tiene también connotaciones más profundas, puesto que internaliza esta relación en la estructura propia de la conciencia: el frenta al misterio de la alteridad, que sostiene el movimiento hacia mundo sistemático, integro, consciente y conquistador del yo se enel exterior, revelando una condición esencial: la alteridad es intercambiable, el Otro es otro para mí, y yo soy el Otro del otro. Este equilibrio de fuerzas significa la integridad de la condición humana y, por extensión, la construcción de una cultura.

La palabra cultus, de la cual proviene cultivo en sus dos acepciones, de siembra y cuidado, nos permite acercarnos con nuevos ojos a las dinámicas de la colectividad. El cultivo puede verse como un poder, es decir, como la capacidad de la persona de influir sobre los ciclos naturales y aprovecharlos en su beneficio; sin embargo, la espiritualidad nahua reconoce en la agricultura la pervivencia del misterio, la gratuidad del universo que no está obligado hacia los humanos, pero que les procura en la germinación del cereal, en el sostenimiento de su vida. El cultivo busca consolidar la fecundidad de la tierra a futuro, de hecho significa el futuro mismo: no se cultiva para alimentarse hoy, sino para sostener a la comunidad en los años venideros. La siembra simboliza el propio acto erótico, conjunción femenino-masculina que resulta en el bijo. La relación con la tierra depende de esta rela-

## UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA

ción con el tiempo, con la esperanza de nuevos brotes, de nuevas co sechas, de una vida renovada que consolide las generaciones.

### TERCERA ETAPA: LA RESPUESTA AL CÓMO

da del trabajo. El debate en torno a la pertinencia de este vínculo cultura y la comida ha legitimado diversas prácticas desiguales e njustas de trabajo, acceso y beneficios que conlleva el maíz y otros blar de la gastronomía, la vestimenta folclórica, la crianza y la transmisión de valores, o la preservación de los recursos naturales, notamos que son labores que realizan las mujeres debido a la división forzanismo, corriente heterogénea de pensamiento crítico que pone en sinergia conceptual y política al ecologismo y al feminismo. El ecofeminismo no es una propuesta acabada, dentro de ella existe un debate en torno al esencialismo o determinismo y sus implicaciones en la toma de decisiones políticas que afectan directamente la vida A través de los estudios antropológicos feministas, entre ellos los de Quezada (1996), Vázquez y Velázquez (2004) y Vizcarra (2005), se ha visto que la vinculación de la mujer indígena con la vida, la agrirecursos naturales y culturales (Vizcarra, 2005). Por ejemplo, al hapara las sociedades actuales ha sido objeto de estudio del ecofemide mujeres y hombres, sobre todo en las comunidades indígenas ru-

cado espiritualismo. Sus propuestas intentan aprovechar la abundande este ecofeminismo sería crear fuertes motivaciones en favor de butos de deidad, femenina principalmente, tal cual pasa en algunas Planteado principalmente por Mies y Shiva (1993), el ecofemimundo (Merchant, 1996) o ecofeminismo del Sur (Mellor, 1997), es la postura que considera imprescindible rechazar la interrupción de indica que lo distintivo de esa variante ecofeminista reside en su marte presencia de ideas religiosas en las regiones del Sur. La estrategia éticas ecocéntricas, guiando hacia modos de comportamiento basados en la convivencia con la Naturaleza, a la que se reconocen atrinismo de la subsistencia, o también llamado ecofeminismo del tercer vínculos entre la cultura y la naturaleza, así como entre hombres y mueres, a fin de recuperar las condiciones para la supervivencia humana en las circunstancias actuales de deterioro ecológico. Puleo (2000) comunidades rurales mexicanas.

Siguiendo a Puleo (2000), en la mayoría de los movimientos ecolo gistas con vocación espiritualista, como en el caso del ecofeminismo de la subsistencia, podemos encontrar una abundante investigación e intento por revivir antiguos mitos relacionados con la Naturaleza. Por ejemplo, en las prácticas religiosas que se pretenden recuperar las deidades femeninas tenían un papel importante, incluso tanto como las masculinas. El culto que se les rendía estaba asociado a la fertilidad, como en el caso de Cintéotl y Chicomecóatl en Mesoamérica. Según Puleo (2000), para el ecofeminismo de la subsistencia existe una relación lógica entre la desaparición del culto a las deidades femeninas, sustituidas por el predominio de las masculinas, y el paulatino desprecio de la naturaleza, lo que evidencia cierto vínculo con el ecofeminismo de la diferencia radical, el cual supone la existencia de una esencia femenina distinta a la masculina.

En contraparte, el ecofeminismo crítico se distingue por negar las premisas esencialistas: la estructura patriarcal de dominación no es natural; tampoco las mujeres poseen cualidades inherentes que las identifiquen y permitan, objetivamente, hablar de lo femenino como algo naturalmente diverso a lo masculino: la feminidad y la masculinidad se construyen, ambas categorías son históricas y de origen social. King (1998), ecofeminista crítica, señala que las ecofeministas esencialistas han intentado crear una cultura de "la mujer"; con esta base, han sido las mayores defensoras de la identificación de las mujeres con la naturaleza. Al aclamar los atributos comunes de las mujeres y al enfatizar las formas mediante las cuales las mujeres son víctimas universales de la opresión masculina, se han dirigido inadecuadamente a la diversidad de vidas e historias de mujeres atravesadas por raza, clase y fronteras nacionales. Así, según las ecofeministas críticas, el esencialismo no es una descripción de hechos dados, sino que es una creación ideológica para mantener una relación de dominio.

Por su parte, Salleh (1992) señala que una ideología dominante es un conjunto de conceptos convenientes para aquellos con poder sobre otros, es decir, al mitificar las relaciones de subordinación, se tes tanto a blancos y no blancos, como a hombres y mujeres. Desde asume que la inequidad sólo es el reflejo de las capacidades inherenesta perspectiva, la división sexual del trabajo, como lógica de identidad y complemento, es considerada inevitable y buena, pues protege la supuesta inferioridad y vulnerabilidad "natural" femenina.

UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA

Para evitar esto, desde el ecofeminismo crítico se niega la existencia le una esencia femenina, ya que esta idea se habría difundido sin una onse científica y sin tomar en cuenta aquellas circunstancias que pueden suponer importantes diferencias entre mujeres.

torios" no pueden ser aplicados de la misma forma en el Norte que en el Sur, porque mientras en el Norte urge desesencializar el ego occidentalicéntrico para desnaturalizar las opresiones, en el Sur ruir aquello que la colonialidad ha deshecho a través de siglos de expansión. Además, el autor denuncia que desde la teoría crítica Grosfoguel (2011) aclara que los mismos métodos "emancipaes necesario fortalecer identidades y epistemologías para reconsoccidental se está aplicando de manera reaccionaria el método del tes y otros sujetos y colectivos que producen teoría crítica desde el antiesencialismo radical contra los pueblos indígenas, afros, inmigran-

res aimaras bolivianas de Mujeres Creando Comunidad y las mujeres María en la montaña de Xalapán, Guatemala. Esta propuesta tiene kinkas integrantes de la Asociación de Mujeres Indígenas de Santa el objetivo manifiesto de decolonizar el feminismo cuestionando la representación del sujeto feminista dentro de las teorías y praxis femi-2010). Ellas identifican al patriarcado como "el sistema de todas las naciones que vive toda la humanidad (mujeres, hombres y personas intersexuales) y la naturaleza, como un sistema históricamente cons-En este sentido, fue elaborado el feminismo comunitario por mujenistas, como la mujer blanca, de clase media y heterosexual (Cabnal, opresiones, todas las explotaciones, todas las violencias, y discrimimo comunitario como una compleja red de relaciones heterárquicas truido sobre el cuerpo sexuado de las mujeres" (Cabnal, 2010:16). Siendo así, el patriarcado es entendido desde la óptica del feminisde poder.

ciprocidad. Sin embargo, el feminismo comunitario reconoció como Para enfrentar al patriarcado, acudieron al paradigma ancestral de los pueblos a los que pertenecen, el cual les permitió retomar algulíticas; por ejemplo, la integralidad, la armonía interna y externa, el convivir, el ser estando, la vida en plenitud, la comunidad en armonía, el respeto a la tierra, el autosostenimiento económico y la reparte intrínseca de los paradigmas prehispánicos la existencia de un nos elementos que se convirtieron posteriormente en demandas po-

triarcado originario ancestral constituiría una imposición ancestral de la norma heterosexual obligatoria en la vida de las mujeres y los tuales que la nombran como sagrada. Sobre todo, han identificado un "entronque patriarcal" en donde el patriarcado originario ancestral y el occidental, impuesto por la Conquista, entran en sinergia y patriarcado originario ancestral, que es un sistema milenario estructu ral de opresión contra las mujeres originarias o indígenas. Este pa hombres indígenas, la cual es legitimada a través de prácticas espirise asientan sobre el cuerpo de las mujeres indígenas (Paredes, 2014).

pirarse en sus culturas ancestrales, pero no en hacer una copia de éstas. Unicamente utilizan los elementos simbólicos y epistémicos En respuesta, han podido generar estrategias que les permiten insque les permitan imaginar y construir otras realidades. Con esto proponen una "cosmovisión liberadora", una manera diferente de cómo entender, mirar y convivir con el mundo; integran un nuevo imaginario de espiritualidad para una práctica transgresora. Estos símbolos promueven la liberación de la opresión histórica contra los cuerpos sexuados de mujeres y de la opresión histórica capitalista contra la naturaleza, pues su contenido está hilado con elementos que promueven la equidad cosmogónica (Cabnal, 2010).

### CONSIDERACIONES FINALES

La lectura de los mitos nahuas ofrecida en este documento puede ayudar a "traducir" grosso modo las metáforas prehispánicas a los preceptos de la filosofía occidental al ser interpretados desde el pensamiento de Lévinas. Esta introducción al vínculo simbólico de mujer-naturaleza hecho por la cultura nahua prehispánica sitúa el debate teórico ecofeminista en las comunidades nahuas y nahualizadas en Méxituraleza puede ser una herramienta de emancipación espiritual y co. A partir de esto, creemos que el vínculo esencialista mujer-naepistemológica, siempre y cuando sea interpretado desde una perspectiva feminista y decolonial, lo cual rebasa los alcances de este texto. del maíz y sobre todo en la cotidianidad de las mujeres indígenas y Se sugiere desarrollar investigaciones que profundicen en la "cosmovisión liberadora" propuesta por el feminismo comunitario y cómo ésta puede aplicarse en los mitos nahuas, en la historia de la cultura

# UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA

ampesinos de hoy, quienes viven diferentes y múltiples procesos de Ieminización en el campo mexicano.

#### BIBLIOGRAFÍA

puesta de pensamiento epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala", en Asociación para la Cooperación (eds.), Feministas siempre. Feminismos diversos: el feminismo comunitario con el Sur, Madrid, ACSUR-Las Segovias. Cabnal, Lorena (2010), "Acercamiento a la construcción y la pro-

Caso, Antonio (1971), El pueblo del sol, México, FCE.

Frazer, James George (2011), La rama dorada: magia y religión, Mé-Comisarenco Mirkin, Dina (2010), "Diosas y madres, el arquetipo femenino en Diego Rivera", en Athenea Digital. Revista de Pensamiento e Investigación Social, núm. 19, noviembre, pp. 191-212.

Memoria del IV Training Seminar del Foro de Jóvenes Investisociología descolonial de Boaventura de Sousa Santos", en dios y Documentación Internacionales de Barcelona (CIDOB), Grosfoguel, Ramón (2011), "La descolonización del conocimiento: diálogo crítico entre la visión decolonial de Frantz Fanon y la gadores en Dinámicas Interculturales (FJID1), del Centro de EstuHusserl, Edmund (2013), Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, México, IIF-UNAM/FCE.

Idel, Moshé (2010), Cábala bebrea y cábala cristiana, Buenos Aires, L'ilmod.

Jung, Carl Gustav y Karl Kerényi (2004), Introducción a la esencia de la mitología, Madrid, Siruela.

King, Yniestra (1998), "Curando heridas: feminismo, ecología y dualismo naturaleza/cultura", en María Xosé Agra Romero (comp.), Ecología y feminismo, Granada, Comares, pp. 76-79.

Lévinas, Emmanuel (2004), La teoría fenomenologica de la intuición,

Mellor, Mary (1997), Feminism and Ecology, Cambridge, Polity Salamanca, Sígueme.

Merchant, Carolyn (1996), Earthcare. Women and the Environment. Londres, Routledge.

Mies, Maria y Shiva Vandana (1993), Ecofeminism, Londres, Zed Booka Morante López, Rubén B. (2000), "El universo mesoamericano

Paredes, Julieta (prod.) (2014), Charla de Julieta Paredes sobre feminismo comunitario realizada en la Casa de las Mujeres Ngullumapu [video], disponible en <https://www.youtube.com/ Conceptos integradores", en Desacatos, núm. 5, pp. 31-44. watch?v=kR1E-dbPLYI>.

Puleo, A. (2000), "Ecofeminismo: hacia una redefinición filosófico-política de naturaleza y de ser humano", en Celia Amorós (ed.), Feminismo y filosofía, Madrid, Síntesis.

Quezada, Noemí (1996), Sexualidad, amor y erotismo: México prebispánico y México colonial, México, Plaza y Valdés/UNAM.

riales en la antigua agricultura indígena", en Ciencia Ergo Sum, Romero Contreras, Tonatiuh (2004), "Rituales y actividades matevol. 11, núm. 1, marzo-junio, CICA-UAEM, pp. 25-35.

Sahagún, fray Bernardino de (1974), Primeros memoriales de fray Bernardino de Sabagún, México, INAH-SEP.

Salleh, Ariel Kay (1982), "On the Dialectics of Signifying Practice", en Thesis Eleven, núms. 5-6, mayo, pp. 72-84.

Santos, Boaventura de Sousa (1995), Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition, Nueva York, Routledge.

Santos, Boaventura de Sousa (2010), Epistemologías del Sur, México, Siglo XXI.

Solares, Blanca (2007), Madre terrible. La diosa en la religión del México antiguo, Barcelona, Anthropos.

Vázquez García, Verónica y Margarita Velázquez (coords.) (2004), Miradas al futuro, hacia la construcción de sociedades sustentables con equidad de género, México, UNAM.

Vizcarra Bordi, Ivonne (2005), "Asignación e identidad femenina bradas actoras", en Yolanda Massieu Trigo, Michel Chauvet Sánchez y Rodolfo García Zamora (coords.), Los actores sociales frente al desarrollo rural, tomo 5, Transformaciones del campo mexicano: una mirada desde los estudios de género, México, campesina en la responsabilidad alimentaria: las acostum-Praxis, pp. 501-518.

UNA APROXIMACIÓN HERMENÉUTICA Y FEMINISTA

bates biocientíficos y ecofeminismo crítico", en Veredas. Revista Vizcarra Bordi, Ivonne; Humberto Thomé Ortiz y Ana Gabriela Rincón Rubio (2013), "Maíces nativos en estrategias alimentarias campesinas feminizadas frente al cambio climático. Dedel Pensamiento Sociológico, año 14, núm. 27, pp. 43-67.