
Estudios Iberoamericanos en torno al Judaísmo del Segundo Templo, Casas-
Ramírez, Juan Alberto, Diaz-Araújo, Magdalena, Carbullanca-Núñez, César y
Boccaccini, Gabriele (Atlanta (Estados Unidos): SBL Press).

La visión reveladora
(apokalypsis) del Crucificado
en medio de la oscuridad. Una
lectura de Mc 15,33–39.

Casas Ramírez, Juan Alberto.

Cita:
Casas Ramírez, Juan Alberto, "La visión reveladora (apokalypsis) del
Crucificado en medio de la oscuridad. Una lectura de Mc 15,33–39." en
Estudios Iberoamericanos en torno al Judaísmo del Segundo
Templo,Casas-Ramírez, Juan Alberto, Diaz-Araújo, Magdalena,
Carbullanca-Núñez, César y Boccaccini, Gabriele (Atlanta (Estados
Unidos): SBL Press, 2025).

Dirección estable: https://www.aacademica.org/juan.alberto.casas.ramirez/36

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/phNz/BsG

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/juan.alberto.casas.ramirez/36
https://n2t.net/ark:/13683/phNz/BsG
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


Estudios Iberoamericanos en torno al Judaísmo del Segundo Templo reúne 
por primera vez a destacados académicos de América Latina y la Península 
Ibérica para explorar la recepción e interpretación de los textos judíos del 
Segundo Templo, no solo dentro del judaísmo, sino también en las primeras 
tradiciones cristianas e islámicas. Los autores analizan la Biblia hebrea, 
los textos de Qumrán, los escritos cristianos apócrifos y la interpretación 
islámica siguiendo diversas perspectivas, que abarcan desde el proceso de 
formación textual hasta el impacto de la recepción bíblica en las prácticas 
colonialistas. Colaboran Pablo Andiñach, Laura Bizarro, Gabriele Boccaccini, 
César Carbullanca Nuñez, Juan Alberto Casas Ramírez, Magdalena Díaz 
Araujo, Paola Druille, Héctor R. Francisco, Francisco García Bazán, Eugenio 
Gómez Segura, Emilio González Ferrín, Tupá Guerra, René Krüger, Maricel 
Mena López, Valtair Afonso Miranda, Juan Pedro Monferrer-Sala, Nelson 
Morales Fredes, Antonio Piñero Saenz, Adolfo D. Roitman, Carlos A. Segovia, 
Mónica Selvatici, Julio Trebolle Barrera, Mariano Troiano, Ana T. Valdez, 
Pedro Lima Vasconcellos y Jaime Vázquez Allegue. Al ampliar la conversación 
académica para incluir e integrar diversos contribuyentes y disciplinas, este 
volumen presenta nuevas oportunidades e inspiración para profundizar 
en el estudio del judaísmo del Segundo Templo y las comunidades que 
heredaron sus tradiciones.

JUAN ALBERTO CASAS RAMÍREZ es Profesor Asociado de Nuevo Testamento 
en la Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia.

MAGDALENA DÍAZ ARAUJO es Profesora de Judaísmo y Cristianismo 
primitivo en la Universidad Nacional de La Rioja (Argentina) y 
Profesora de Historia del Arte y la Escenografía en la Universidad 
Nacional de Cuyo (Argentina).

CÉSAR O. CARBULLANCA NÚÑEZ es Profesor de Nuevo Testamento 
en la Pontificia Universidad Católica de Chile.

GABRIELE BOCCACCINI es Profesor Emérito de la Universidad de 
Michigan y director del Enoch Seminar.

International Voices in Biblical Studies

ESTUDIOS IBEROAMERICANOS  
EN TORNO AL JUDAÍSMO  
DEL SEGUNDO TEMPLO

Editado por
Juan Alberto Casas Ramírez, Magdalena Díaz Araujo, 

César Carbullanca Nuñez, y Gabriele Boccaccini

EST
U

D
IO

S IB
ER

O
A

M
ER

ICA
N

O
S EN

 TO
R

N
O

  
A

L JU
D

A
ÍSM

O
 D

EL SEG
U

N
D

O
 T

EM
PLO

 

Casas Ram
írez 

D
íaz Araujo 

Carbullanca N
uñez 

Boccaccini



ESTUDIOS IBEROAMERICANOS EN TORNO 
AL JUDAÍSMO DEL SEGUNDO TEMPLO 

Editado por
Juan Alberto Casas Ramírez, Magdalena Díaz Araujo, César Car-

bullanca Nuñez y Gabriele Boccaccini



Copyright © 2025 by SBL Press

All rights reserved. No part of this work may be reproduced or transmitted in any form 
or by any means, electronic or mechanical, including photocopying and recording, or by 
means of any information storage or retrieval system, except as may be expressly permit-
ted by the 1976 Copyright Act or in writing from the publisher. Requests for permission 
should be addressed in writing to the Rights and Permissions Office, SBL Press, 825 Hous-
ton Mill Road, Atlanta, GA 30329 USA.

Atlanta

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data.

Names: Casas Ramirez, Juan Alberto, editor.
Title:  Estudios  Iberoamericanos  en  torno  al  Judaísmo  del  Segundo  Templo  / 
    edited by Juan Alberto Casas Ramirez, Magdalena Díaz Araujo, César 
    Carbullanca Nuñez, y Gabriele Boccaccini.
Description: Atlanta : SBL Press, 2025. | Series: International Voices in 
    BiblicalStudies; Number 20 | Includes bibliographical references and index.
Identifiers:  ISBN  9781628377880  (pbk.  alk.  paper)  |  ISBN  9781628377897 
    (hardback : alk. paper) | ISBN 9781628377903 (ebook)
Subjects: Bible - Judaism - History of Religions.
 



 

v 

 
 
 
 
 

Tabla de Contenidos 

Prefacio ................................................................................................................ ix 
Juan Alberto Casas Ramírez 
Abreviaturas ........................................................................................................ xi 
Introduction ....................................................................................................... xiii 
Magdalena Díaz Araujo 
 

Parte 1. Recepciones Iberoamericanas del Judaísmo del Segundo Templo 
 

1. Spanish-Portuguese Scholarship on Second Temple Judaism: A Survey of 
Studies from the Renaissance to the Present ......................................................... 3 
Gabriele Boccaccini 
2. Apocalyptic Hopes and Dead Birds in a Land without Evil: A Rousseauian 
Reflection on the Intellectual Legacy of Jewish Apocalypticism ....................... 15 
Carlos A. Segovia 
3. A Influência de Daniel e Apocalipse na História do Futuro do Padre António 
Vieira, SJ. ............................................................................................................ 31 
Ana T. Valdez 
 

Parte 2. TaNaK 
 

4. La historia paralela del texto y del canon bíblico: “La Ley y los Profetas” .... 45 
Julio Trebolle Barrera 
5. Oscuridades y luces sobre la mujer en la literatura bíblica sapiencial ............ 55 
Pablo Andiñach 
6. Memoria, resistencia y poder: Aproximaciones a 1 Cro 1–9 en perspectiva 
feminista .............................................................................................................. 67 
Maricel Mena López 
 
  



Estudios Iberoamericanos 

 

vi 

Parte 3. El Judaísmo del Segundo Templo 
 

7. On that “Son of Man” in the Book of Parables of Enoch ................................ 83 
Antonio Piñero Saenz 
8. Profetas, ascetas y sectarios. El retiro al desierto en el judaísmo de la época 
greco-romana ..................................................................................................... 101 
Adolfo D. Roitman 
9. El decálogo en el judaísmo alejandrino: el método innovador de Filón ....... 117 
Paola Druille 
 

Parte 4. Qumrán 
 

10. 4Q184 “La ignorancia de la sabiduría” ....................................................... 135 
Jaime Vázquez Allegue 
11. Determinismo en Qumrán y el lenguaje del Paraíso. Himnos y Cánticos del 
Sacrificio Sabático ............................................................................................. 147 
César Carbullanca Nuñez 
12. El proyecto de la Doctrina de los Dos Espíritus 1QS III,13–IV,26 en la 
Regla de la Comunidad de Qumrán ................................................................... 171 
René Krüger 
13. O texto como objeto: A importância da materialidade nos estudos dos Ma-
nuscritos do Mar Morto ..................................................................................... 189 
Tupá Guerra 
14. La tradición Daniélica Apocalíptica entre los Rollos del Mar Muerto ....... 195 
Laura Bizarro 
 

Parte 5. Lecturas del Nuevo Testamento 
 

15. La gramática de la escatología paulina: ἐν + dativo, διά + genitivo/acusativo 
y εἰς + acusativo ................................................................................................. 213 
Eugenio Gómez Segura 
16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado en medio de la oscuridad. 
Una lectura de Mc 15,33–39 ............................................................................. 225 
Juan Alberto Casas Ramírez 
17. El diablo sabio: un estudio de Santiago 3,15 a la luz de la literatura del Se-
gundo Templo .................................................................................................... 243 
Nelson Morales Fredes 
18. Perscrutando a identidade cristã na comunidade de Filadélfia na Ásia Menor 
a partir das informações de João de Patmos e Inácio de Antioquia .................. 253 
Monica Selvatici 
 



Tabla de Contenidos 

 

vii 

Parte 6. Relecturas cristianas del Judaísmo del Segundo Templo 
 

19. Referencias orientales a la Vida de Adán y Eva .......................................... 267 
Francisco García Bazán 
20. Representações de ascetismo e conflito religioso no Apocalipse de Paulo . 273 
Valtair Afonso Miranda 
21. La concupiscencia de los ángeles: origen del deseo y el mito de los guar-
dianes en los textos gnósticos setianos .............................................................. 283 
Mariano Troiano 
22. Mártires, sacerdotes y reyes. Modelos bíblicos y eclesiología en el Primer 
discurso sobre los mártires ................................................................................ 297 
Héctor R. Francisco 
 

Parte 7. Relecturas Islámicas del Judaísmo del Segundo Templo 
 

23. Sentidos de uma voz anônima em meio ao natal. Notas a respeito das versões 
de Corão 19,24 ................................................................................................... 309 
Pedro Lima Vasconcellos 
24. Recepción coránica de un motivo henóquico .............................................. 323 
Juan Pedro Monferrer-Sala 
25. Qur’anic Echoes of Pseudo-Clementine Writings ....................................... 331 
Emilio González Ferrín 
 
Bibliografía General .......................................................................................... 345 
Sobre los autores ................................................................................................ 387 
Índice de fuentes antiquas ................................................................................. 391 
Índice de autores modernos ............................................................................... 405 
 



 

225 

 
 
 
 
 

16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado en 
medio de la oscuridad. Una lectura de Mc 15,33–39 

 
Juan Alberto Casas Ramírez 

«Llegada la hora sexta, hubo oscuridad sobre toda la tierra hasta la 
hora nona. … Pero Jesús lanzando un fuerte grito, expiró. Y el velo del Santua-
rio se rasgó en dos, de arriba abajo. Al ver el centurión, que estaba frente a él, 

que había expirado de esa manera, dijo: “Verdaderamente este hombre era 
Hijo de Dios”». 

(Mc 15,33.37–39 BJ) 
 
Abstract: Several of the events that take place in Mark’s final accounts assume a 
clear apocalyptic overlay, in deep connection with the expectations of the coming 
of the “day of the Lord.” It is from such an overlay that the way of recognizing 
the identity of Jesus also becomes understandable. Thus, events such as the dark-
ening of “the whole earth,” the veil of the sanctuary being torn from top to bottom, 
and the vision of the centurion are signs of the imminent arrival of such a day. 
The description of the events is addressed to the empowerment of the readers and 
listeners who do find themselves, as spectators, facing the story, so that they can 
deepen their understanding of the identity of Jesus, of God, and of discipleship 
through the words of the centurion and the apocalyptic events that take place 
around this confession. 
 

Introducción 
 
De acuerdo con el relato marcano de la pasión, en la cruz los discípulos ya no 
aparecen; han huido y abandonado a su Maestro (Mc 14,50). Por tanto, los acon-
tecimientos que son descritos en estos momentos (oscuridad sobre la tierra, el 
rasgamiento en dos del velo del Santuario, la declaración del centurión) más que 
dirigirse a la rehabilitación de los discípulos ausentes, se dirigen a la capacitación 
de los lectores y oyentes que sí se encuentran, como espectadores, de frente al 
relato, de forma que estos puedan profundizar en la comprensión de la identidad 



Estudios Iberoamericanos 

 

226 

de Jesús, de Dios y del discipulado por medio de las palabras del centurión y de 
los eventos, de carácter apocalíptico, que tienen lugar alrededor de dichas pala-
bras. En efecto, como señala Gil, “varios autores han mostrado cómo este relato 
está compuesto para provocar y enfrentar al lector con experiencias intensas que 
le permitan adquirir un conocimiento de sí mismo, del mundo en el que vive, del 
sentido de los eventos especialmente traumáticos, etc.”1. 

Este capítulo mostrará cómo la mención de la “oscuridad sobre toda la tierra”, 
“el rasgamiento del velo del Santuario” y la declaración del centurión ante el 
cuerpo muerto del crucificado Jesús corresponden a un tríptico que evoca los mo-
tivos veterotestamentarios del enceguemiento del pueblo (análogo a la descripción 
atmosférica de la oscuridad) como preámbulo del restablecimiento de su visión 
plena y definitiva de la gloria del Dios de Israel en el contexto de los anuncios 
profeticos sobre la llegada del “día del Señor” y el juicio sobre las naciones. En 
el trasfondo marcano, la visión de la gloria de Dios tendrá lugar ante un crucifi-
cado, cuya muerte anticipa el día del juicio en que se pone en juego la capacidad 
de cada quien de reconocer el carácter divino de quien cuelga de la cruz.    
 

1. La cruz como el paso de la ceguera a la visión plena 
 
1.1. La ceguera y el “día del Señor” en la tradición profética 
 
Mientras que en Is 6,9–10 Dios encomienda al profeta embotar el corazón del 
pueblo, endurecer sus oídos y cegar sus ojos, en Is 35,5, además de indicarse que 
tanto la ceguera como la sordera no tienen un carácter perpetuo e irrevocable, se 
anuncia el final de esta condición del pueblo en correspondencia con el final del 
exilio2. De esta manera, cuando Dios traiga la salvación, él mismo abrirá los ojos 
y los oídos de quienes no han comprendido: “Entonces los ojos de los ciegos se 
abrirán y los oídos de los sordos oirán” (Is 35,5; ver también Is 32,3–4a).  

De hecho, el motivo de la apertura de la comprensión y del retorno de la vista 
a los ciegos continúa a lo largo de los textos isaianos al punto de que, en el llamado 
“Canto primero del Siervo de YHWH”, además de evidenciarse una relación entre 
salvación y comprensión, se indica que una de las tareas del Siervo es la de de-
volver la vista a los ciegos:  

 
Yo, YHWH, te he llamado en nombre de la justicia; te tengo asido de la mano, 
te formé y te he destinado a ser alianza de un pueblo, a ser luz de las naciones; 

 
1 Carlos Gil Arbiol, “El impacto de la muerte de Jesús y sus primeras consecuencias,” in 
Así vivían los primeros cristianos: Evolución de las prácticas y las creencias en el cristia-
nismo de los orígenes, ed. Rafael Aguirre (Verbo Divino, 2017), 65–109. 
2 Gabrielle Markusse-Overduin, “Salvation in Mark” (PhD Thesis, University of Manches-
ter, 2013), 123–24. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

227 

para que abras los ojos a los ciegos, para que saques de la cárcel a los presos, y 
de la prisión a los que moran en tinieblas. (Is 42,6–7)  

 
Y aunque hasta el mismo siervo pueda llegar a parecer ciego y sordo (Is 42,18–
20), en Is 44 el Señor expresa que él mismo ha redimido a su pueblo y ahora los 
miembros del pueblo pueden retornar a él (Is 44,22–23).  

Es así como Isaías ofrece una visión en la que Dios es presentado trayendo la 
salvación mediante la acción de abrir los ojos y los oídos para que tanto judíos 
como gentiles puedan ver y comprender. Y la realización de tal proeza es uno de 
los signos escatológicos que, manifestado a través de eventos cósmicos, como el 
oscurecimiento del sol (según Jl 3,4), caracteriza la llegada del llamado “día del 
Señor” (Is 61,2), día de juicio y condenación para los impíos; pero también de 
salvación y restauración para quienes hayan permanecido fieles a la alianza. En 
tal sentido, Joel Marcus afirma que “los pensadores apocalípticos deseaban la lle-
gada de los momentos escatológicos que habrían de traer no solo el luto y el juicio 
(al impío), sino también la revelación y la alegría (al justo; Dn 12,2; 1 Co 1,18; 
Ap 12,12; 18,20)”3. 
 
1.2. La ceguera y el “día del Señor” en Marcos 
 
Pues bien, la realización de estas profecías isaianas (tanto de enceguecimiento y 
ensordecimiento como de apertura de la visión y la audición) tiene un rol deter-
minante en el pensamiento apocalíptico de la época del Segundo Templo; y este, 
a su vez, hace parte del trasfondo ideológico en que se escribe el Evangelio según 
Marcos. De ahí que la conciencia de esta realización profética haya permitido ex-
plicar tanto los dichos de Jesús en torno a las parábolas (“a los que están afuera 
todo se les presenta en parábolas, para que viendo vean pero no miren, y oyendo 
oigan, pero no comprendan; para que no se conviertan y sean perdonados”, Mc 
4,11–12)4 como la curación de los ciegos y sordos, la incomprensión simultánea 
de los discípulos y de las autoridades religiosas y el hecho de que algunos perso-
najes insospechados, como el centurión, hayan llegado a ver lo que Dios ha 
revelado (en y a través de Jesús)5. En tal sentido, Lammers afirma:  
 

 
3 Joel Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16) (Sígueme 2010), 1231. 
4 Al respecto, ver Juan-Alberto Casas-Ramírez, “Parábolas que siembran ceguera. Reper-
cusiones del logión de Mc 4,11–12 en la interpretación de la ‘parábola de la siembra’ de 
Mc 4,1–20,” in Jesús histórico: Aproximaciones temáticas, ed. Carlos Eduardo Román 
(Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2015), 57–91. 
5 Juan Alberto Casas Ramírez, “El silencio y el conflicto en el evangelio de Marcos. Pro-
puestas de explicación y de lectura desde el conflicto colombiano,” RevistB 82 (2020): 
123–42. 



Estudios Iberoamericanos 

 

228 

la fe capta por medio de la vista el poder de la revelación de Cristo, en la que han 
encontrado su plenitud las promesas veterotestamentarias. Al mismo tiempo, el 
ver proclama la historicidad real de la vida y la obra de Jesús y permite que el 
creyente las acepte sin dudas6. 

 
Por tales motivos, es posible encontrar que varios de los acontecimientos que tie-
nen lugar en los relatos finales de Marcos tienen un claro revestimiento 
apocalíptico, en profunda conexión con las expectativas de la llegada del “día del 
Señor”. Y es desde tal revestimiento en que también se hace comprensible el modo 
de reconocer la identidad de Jesús. De esta manera, eventos como el oscureci-
miento de “toda la tierra”, el velo del santuario rasgándose de arriba abajo, y la 
misma visión del centurión (que recuerda la profecía de Za 12,10 sobre el día de 
YHWH en que el Señor será visto hasta por quienes le traspasaron) son signos de 
la llegada inminente de tal día. En este sentido, Moloney considera que los signos 
apocalípticos que rodean la agonía de Jesús desde la hora sexta (Mc 15,33) y su 
muerte a la hora novena (v. 34) muestran narrativamente cuán celosamente Dios 
tuvo cuidado de los eventos que acompañaron la muerte del Hijo7. 
 

2. El clímax de la ceguera: la oscuridad sobre la tierra 
 
Si en Mc 15,39 tiene lugar el culmen de la visión de Jesús por parte del centurión, 
antes, en 15,33 tiene lugar el punto climático de la ceguera del mundo con la des-
cripción de la oscuridad que llega a cubrir toda la tierra (σκότος ἐγένετο ἐφ᾽ ὅλην 
τὴν γῆν) desde la hora sexta hasta la hora nona. Si bien la luz resplandecerá ple-
namente solo hasta el día “primero de la semana” (16,1)8, la oscuridad por toda la 
tierra que inició a la hora sexta tendrá su mayor dominio solo “hasta la hora no-
vena” (ἕως ὥρας ἐνάτης) (15,33), ya que, a esta hora en la que Jesús muere, alguien 
empezará por fin a “ver”: el centurión y con él, el lector/oyente del evangelio que 
ha seguido el relato y ahora escucha la inesperada declaración del verdugo.  

 
6 Klaus Lammers, Oír, ver y creer según el Nuevo Testamento (Sígueme 2010), 161. 
7 Francis Moloney, The Gospel of Mark: A Commentary (Baker Academic, 2012), 320. 
8 La oscuridad del día de la muerte contrastará con la descripción de 16,2, donde la expre-
sión ἀνατείλαντος τοῦ ἡλίου (‘después de salir el sol’) “sugiere que la referencia al astro es 
un detalle simbólico, una metáfora para la resurrección de Jesús. En el contexto marcano 
el ascenso del sol en la resurrección de Jesús invierte el descenso de la oscuridad en su 
crucifixión (ver 15,33)” (Marcus, El Evangelio según Marcos [Mc 8–16], 1250). Por su 
parte, Moloney considera que Mc 16,2 ofrece a los lectores/oyentes el primer indicio de 
que la oscuridad que envolvió la tierra durante la crucifixión (15,33–37) ha sido superada. 
La oscuridad prevaleció mientras el Hijo, en agonía, preguntaba a Dios por qué le había 
abandonado. Ahora la luz surge del mismo modo que Dios entra en el relato (Moloney, 
Gospel of Mark, 343).  



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

229 

Este evento cósmico, que bien puede hacer parte del estilo apocalíptico, es 
probablemente una reminiscencia de Ex 10,21–23 LXX, en donde se describe una 
de las plagas como una oscuridad “sobre toda la tierra de Egipto” (σκότος ἐπὶ γῆν 
Αἰγύπτου), y se encuentra, además, en la línea de las “descripciones veterotesta-
mentarias del ‘día del Señor’, que parecen prever un oscurecimiento que afecta al 
mundo entero, no solo a un país en particular (ver Jl 2,1.2.10.30–31; Am 8,9–
10)”9. Ambas imágenes evocan, a su vez, la situación de caos, confusión y oscu-
ridad previa a la acción organizadora de Dios en el primer relato de la creación 
(ver Gn 1,2). Esta conexión de la oscuridad con el Éxodo (primera liberación) y 
con el “día del Señor” (liberación última y definitiva) conducen a autores como 
Marcus a afirmar que “la oscuridad sugiere que la muerte de Jesús es un momento 
decisivo en la historia de la salvación”10. Y vale la pena anotar que, según Am 
8,9–10,  

 
el sol se oscurece al medio día, que en el modo de contar romano sería la hora 
sexta, al igual que en el escenario del acontecimiento en Mc 15,33. Además, en 
Amós, esta oscuridad ocurre en medio de una festividad (contrástese con la pas-
cua de Marcos) y se compara con el llanto por un yahîd (‘unigénito’)11.  

 
No es de extrañar que el mismo Jesús marcano, en el llamado “discurso es-

catológico”, señale al oscurecimiento del sol como la señal cósmica para que sea 
vista la venida del Hijo del ser humano: “Después de aquella tribulación, el sol 
será oscurecido (ὁ ἥλιος σκοτισθήσεται), la luna no dará su resplandor … Y enton-
ces verán al ‘Hijo del ser humano’ (ὄψονται12 τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου) viniendo 
entre nubes con gran poder y gloria” (Mc 13,24b.26).  

Tales conexiones han conducido a autores como Beavis a afirmar que aquí 
en Marcos, “el día del Señor” es interpretado como el día de la muerte/exaltación 
del mesías, el Hijo de Dios (Am 8,10b)13. Gil, por su parte, ubica estos motivos 
en las corrientes de interpretación de la muerte de Jesús que mantuvieron una 

 
9 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1215. 
10 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1230. 
11 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1225. 
12 El verbo en griego empleado es ὁράω, que designa un modo de ver desde una perspectiva 
interna de fe. 
13 Mary Ann Beavis, Mark (Baker Academic, 2011), 229. Por su parte, Yarbro Collins cree 
que la oscuridad puede ser interpretada como signo o prodigio que expresa el gran signifi-
cado de Jesús y su muerte, tal como se encuentra en textos de la tradición greco-romana 
que narran la muerte de algún personaje famoso; señala que, según Virgilio, la muerte de 
Julio Cesar fue asociada con oscuridad y debilitamiento del sol. Además, cuando Rómulo 
murió (o desapareció) ocurrió un eclipse de sol; y estos mismos signos fueron asociados 
también con la muerte de Alejandro Magno (Adela Yarbro Collins, Mark: A Commentary 
[Fortress, 2007], 752). 



Estudios Iberoamericanos 

 

230 

continuidad respecto de las creencias y prácticas predominantes en el Judaísmo 
del Segundo Templo14 y asegura que “la alusión a las tinieblas del momento de la 
muerte de Jesús en el Relato de la pasión (Mc 15,33) apela a Am 8,9–10 para 
mostrar aquella muerte como la del “hijo único” que anuncia el juicio”15. Wright 
amplía esta perspectiva al conjunto del Evangelio y sostiene que Marcos es un 
apocalipsis diseñado para develar la verdad acerca de quién es Jesús por medio de 
una serie de momentos revelatorios16. En tal sentido, Marcus encuentra que, desde 
el trasfondo de la profecía de Amós,  

 
“El día del Señor” es también una jornada de penumbra espiritual, en la que la 
gente no solo se afligirá por su “unigénito”, sino también le será imposible oír la 
palabra de Dios (Am 8,11–12). La oscuridad, pues, no es solo un prodigio de la 
naturaleza, sino un día de juicio como el descrito en el relato de las plagas de Ex 
10,21, “una oscuridad que puede palparse”, y Jesús la siente. No es ningún acci-
dente, por tanto, que la alusión a la oscuridad que envuelve al mundo (15,33) 
vaya seguida inmediatamente por la mención del grito de abandono por parte de 
Jesús (15,34).… En el caso de Jesús es una situación de verdadero abandono. 
Antes, en el relato de la pasión, Jesús ha sido abandonado (καταλείπω) por sus 
compañeros más íntimos (14,50–52), y en la escena de la crucifixión hasta los 
criminales condenados con él le han privado de toda compasión (15,29–32). 
Ahora, en un momento tan trascendental, parece haber sido abandonado 
(ἐγκαταλείπω) también por Dios17. 

 
Al respecto, Pikaza encuentra una relación entre el grito de abandono de Jesús 

y la oscuridad como “ocultamiento de Dios” a la luz de la noción cabalística del 
tsimtsoum, que implicaría que Dios “se retira, a fin de que los hombres puedan 
acercarse y crecer, en medio de la ‘semioscuridad’ que es propia de su vida en la 
tierra”18. De acuerdo con ello, es necesario que los seres humanos experimenten 

 
14 Gil Arbiol, “El impacto de la muerte de Jesús y sus primeras consecuencias,” 79. 
15 Gil Arbiol, “El impacto de la muerte de Jesús y sus primeras consecuencias,” 81. 
16 Nicholas Thomas Wright, The Resurrection of the Son of God (SPCK, 1992), 390–96. 
17 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1226–27. Al respecto, Marcus añade: 
“Una de las tareas más importantes de Satanás es convencer al pueblo de que Dios lo ha 
abandonado, de modo que lo maldigan y mueran (ver Jb 1,11; 2,5.9). El Jesús marcano no 
maldice a Dios, pero dentro de un momento se quejará amargamente del abandono evidente 
de la divinidad (15,34), algo que no había hecho nunca antes, ni siquiera en la agonía en 
Getsemaní.… Así pues, aunque Marcos no lo diga tan explícitamente, es posible que deba 
inferirse de su relato que Jesús sufre en la cruz un asalto satánico tan repentino e intenso 
que se convierte de algún modo en un hombre poseído” (Marcus, El Evangelio según Mar-
cos (Mc 8–16), 1226). 
18 Xabier Pikaza, Evangelio de Marcos: La Buena noticia de Jesús (Verbo Divino, 2012), 
1106. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

231 

el hecho de que “Dios se ha retirado para que ellos puedan existir sin ser inmedia-
tamente destruidos por el esplendor de su presencia”19.  

Esta percepción del abandono de Dios (sin que implique de modo necesario 
que él esté realmente ausente) sería, desde tal perspectiva, la condición para reco-
nocer en el ser humano ejecutado por los poderes imperiales, Jesús de Nazaret, la 
presencia oculta y misteriosa de Dios en medio de la fragilidad y la debilidad, tal 
como, según Marcos, lo descubrió el centurión. Como señala Yarbro Collins20, 
mientras que en los demás momentos paradigmáticos del Evangelio la presencia 
de Dios es simbolizada tanto en el bautismo (Mc 1,11) como en la transfiguración 
de Jesús por la voz desde el cielo (9,7), en la cruz se percibe la ausencia de Dios 
por la oscuridad y el grito de Jesús en el v. 34. En tal contexto, Dios se revela por 
su aparente ausencia, y se muestra, así, como el Deus absconditus.  

No obstante, como ya se ha afirmado, es fundamental tener en cuenta que, en 
Marcos, la resurrección del Crucificado, y no la oscuridad, es la última respuesta 
de Dios al grito de abandono de Jesús (15,34). Así, el Evangelio no finaliza con 
oscuridad sobre la tierra sino con el acto decisivo de Dios al vindicar a Jesús y al 
vencer el mal y la muerte21. 
 

3. El prefacio de la visión: el rasgarse del velo del santuario 
 
De acuerdo con Pikaza, es posible encontrar una relación entre el grito de aban-
dono de Jesús acompañado por la rasgadura del velo del Templo, al final del 
Evangelio, y la declaración de Dios acompañada por el rasgarse de los cielos, al 
inicio del Evangelio:  
 

Dios gritó al principio, llamando a Jesús (¡tú eres mi Hijo!), y al llamarlo así los 
cielos se rasgaron y abrieron (1,10). Jesús responde al fin de su vida llamando a 
Dios (¿por qué me has abandonado?: 15,34), de tal manera que, a la voz de esa 
llamada, el velo del Templo se rasgó, dejando de ser un espacio sacral separado, 
al servicio de algunos privilegiados22.  

 
Al respecto, Marcus afirma:  
 

este grito y esta muerte en el desamparo no son la última palabra de la narración; 
el resto de la perícopa está ocupada por las reacciones sobrenaturales (15,38) y 

 
19 Catherine Chalier, “Dios en el judaísmo” (Conferencia ofrecida el 8 de noviembre de 
2011 en la Biblioteca Luis Ángel Arango (Bogotá, Colombia) dentro del ciclo de confe-
rencias Dios en contexto), 6. 
20 Yarbro Collins, Mark, 764. 
21 Richard Alan Culpepper, Mark (Smyth & Helwys, 2007), 583. 
22 Pikaza, Evangelio de Marcos, 1097. 



Estudios Iberoamericanos 

 

232 

humanas (15,39–40) a la muerte de Jesús, que transforman el triste paisaje en 
una escena de revelación23.  

 
De hecho—como señala Gurtner—es evidente la conexión intertextual entre 

el rasgarse (ἐσχίσθη) del velo del santuario (representación del firmamento ce-
leste) en el “bautismo en sangre” (10,38–39) de Jesús, en 15,38, que propicia la 
proclamación del centurión sobre Jesús como el Hijo de Dios, y el rasgarse de los 
cielos en el “bautismo en agua” de Jesús en 1,10, en que la rasgadura o desgarra-
miento (σχιζοµένους) de los cielos propicia el descenso del Espíritu sobre Jesús 
como una paloma y la proclamación de Dios sobre Jesús como su “Hijo amado” 
(1,11)24.  

De este modo, si el rasgarse del velo es el equivalente simbólico de la apertura 
de los cielos, es importante tener en cuenta que lo que sigue inmediatamente a 
esta apertura simbólica de los cielos, desde una perspectiva apocalíptica, corres-
ponde a una revelación. Así, lo que es revelado es la identidad de Jesús como Hijo 
de Dios y el destinatario de dicha revelación es un gentil25. 

Como indica Yarbro Collins, la razón de la selección del verbo σχίζω puede 
ser una evocación de Is 63,19b, donde el profeta implora a Dios para que se ras-
guen los cielos, descienda y dé a conocer su nombre a sus adversarios: “¡Ojalá 
rasgases el cielo y bajases, derritiendo los montes!”26. Y tal referencia veterotes-
tamentaria sugiere que el deseo de la autorrevelación de Dios expresado por Isaías 
es cumplido de forma misteriosa y poco tradicional en el descenso del Espíritu 
sobre Jesús, al inicio de su ministerio, y en su última exhalación (ἐξέπνευσεν), al 
final de su vida. Así, la muerte de Jesús en la cruz es acompañada por una para-
dójica y misteriosa teofanía, lo que sugiere que la voluntad de Dios se está 
realizando en medio de la muerte vergonzosa de Jesús en la cruz27.  

En efecto, este rasgarse de los cielos al inicio y al final del Evangelio (1,10; 
15,38)—de acuerdo con Gurtner y Griffith-Jones—es genuinamente apocalíptico, 

 
23 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1230. 
24 Daniel Gurtner, “The Rending of the Veil and Markan Christology: Unveiling the υἱὸς 
θεοῦ (Mark 15:38–39),” BibInt 15 (2007): 293–94. Respecto del descenso del Espíritu y su 
relación con el rasgarse de los cielos, Marcus plantea que también, en 15,30, “el resultado 
de la rotura de la cortina divina es que de ella sale algo” (Marcus, El Evangelio según 
Marcos [Mc 8–16], 1231). 
25 Gurtner, “The Rending of the Veil and Markan Christology,” 304. 
26 Llama la atención que mientras en el TM, el verbo empleado es ָערַק  (rasgar, desgarrar), 
en la Septuaginta es ἀνοίγω (abrirse) y no σχίζω (rasgarse), como sí es usado por los demás 
evangelios; ello indicaría una mayor cercanía marcana a la tradición hebrea. 
27 Yarbro Collins, Mark, 764. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

233 

pues Marcos recurre a esta imagen para significar la revelación de un misterio que 
se encuentra más allá de la normal comprensión humana28.  

Es así como la naturaleza visionaria de la escena se subraya por el hecho de 
que la visión del centurión es dada en el contexto de la apertura de los cielos, y 
ello connota una experiencia de visión apocalíptica (como en Hch 7,56; 10,11; Ap 
19,11; Test Leví 2,6; Test. Jud. 24,2; 2Ba 22,1)29. No en vano, en Mc 14,30–33, 
el vestido del sumo sacerdote es rasgado, como el velo, ante la revelación de la 
identidad de Jesús como Hijo del ser humano que vendrá entre nubes a la derecha 
del poder30.  

Además, tanto en la cruz como en el bautismo, la forma pasiva del verbo 
indica que Dios es el ejecutor de dicho rasgarse31. Por tal motivo, Moloney con-
sidera que Dios entra en el relato a través de la rasgadura de la cortina del templo, 
y que esta es la primera indicación, en el relato de la crucifixión, de que Dios no 
ha abandonado a su hijo. Este es el primer signo de que Dios no ha estado au-
sente32. 

Los estudiosos han discutido si el velo de 15,38 se refiere al velo interior o 
exterior del Templo. Quienes afirman que se trata del velo exterior argumentan 

 
28 Gurtner, “Rending of the Veil and Markan Christology,” 295; Robin Griffith-Jones, “Go-
ing Back to Galilee to See the Son of Man: Mark’s Gospel as an Upside-Down 
Apocalypse,” in Between Author and Audience in Mark: Narration, Characterization, In-
terpretation, ed. Elizabeth Stuthers Malbon (Sheffield Phoenix, 2009), 97. De acuerdo con 
Gurtner, quienes emplean la imaginería apocalíptica con frecuencia buscan responder a una 
situación de crisis mostrando a los observadores angustiados que hay una realidad trascen-
dente, ubicada en los cielos, que existe más allá de la crisis inmediata. Tal revelación 
proveería una “perspectiva cósmica” sobre la situación, en la cual la soberanía de Dios 
tiene el control, a pesar de la tragedia de la situación histórica en la cual la revelación es 
comunicada. Así se genera la sensación de que la edad presente no ha sido abandonada por 
Dios (Gurtner, “Rending of the Veil and Markan Christology,” 298).  
29 Gurtner, “Rending of the Veil and Markan Christology,” 296. 
30 Pieter de Villiers, “The Powerful Transformation of the Young Man in Mark 14:51–52 
and 16:5,” HTS Theologiese Studies 66 (2010): 3. A este respecto, Marcus afirma: “los 
acontecimientos del juicio divino pueden ser también actos de tristeza divina, como se 
ilustra por las tradiciones rabínicas que hablan de que Dios rasga sus ropas de púrpura por 
la tristeza ante el saco de Jerusalén, una alusión evidente a la destrucción de uno o de los 
dos velos del Templo (ver Ex 26,31–35; 38,18). En el caso marcano, el luto divino queda 
sugerido por el paralelo entre la rotura del velo del Templo y el acto del sumo sacerdote de 
rasgar su ropa apenado y encolerizado ante la ‘blasfemia’ de Jesús, quien se sitúa en el 
mismo nivel que Dios (14,61–63). Pero Dios mismo refuta ahora la acusación del sumo 
sacerdote rasgando su propia ropa ante la muerte de aquel al que el centurión alabará como 
Hijo de Dios (15,39)” (Marcus, El Evangelio según Marcos [Mc 8–16], 1231). 
31 Beavis, Mark, 231. 
32 Moloney, Gospel of Mark, 329. 



Estudios Iberoamericanos 

 

234 

que la afirmación del centurión, en el v. 39, estaría inspirada en que, además de 
VER a Jesús muriendo, habría visto el velo rasgarse, y el velo interior no sería 
visible a quienes estuviesen fuera del Templo33. En tal sentido, Marcus afirma:  

 
Este tipo de cortina era familiar tanto a los lectores paganos como a los judíos, 
puesto que en los templos helenísticos se impedía a menudo la visión directa de 
la divinidad por medio de una cortina, y la remoción de ese velo era un acto de 
revelación. En el caso del Templo de Jerusalén, sin embargo, la cortina externa 
era también significativa, y era fácilmente visible y llamativa …: estaba bordada 
con una magnífica imagen del cielo a base de hilos de colores azul, escarlata, 
púrpura y lino blanco fino (ver Ex 26,31–33).… Estas imágenes astronómicas, 
aunque no son mencionadas en los evangelios, representan un argumento deci-
sivo a favor de la hipótesis de la cortina externa, ya que la escena de la muerte 
de Jesús es en la mente del autor un paralelo evidente al de su bautismo (1,9–11), 
en el cual se rasgan los cielos34.  

 
No obstante, es improbable que los lectores/oyentes puedan inferir que el 

centurión pudo realmente ver el velo rasgándose, ya que el Templo estaba en el 
extremo oriental de la ciudad, de cara hacia el oriente, mientras que el Gólgota 
estaba fuera de la ciudad, hacia el occidente. Más aún, la presentación del evento 
en Marcos parece tener menos interés en el efecto de la rasgadura del velo que en 
los personajes de la narrativa. Es de los lectores/oyentes de Marcos de quienes se 
espera una reflexión sobre este acontecimiento35.  

La cortina interior, en contraste, tenía un gran significado cultual porque esta 
era la única realidad que separaba la cámara sacerdotal y el Santo de los santos, 
al cual solo podía acceder el sumo sacerdote una vez al año para la fiesta del Yom 
Kipur (Lv 16,1–34). Así las cosas, la rasgadura simbolizaría la eliminación de la 
barrera entre la humanidad y Dios, del mismo modo que en la Carta a los hebreos 
se afirma que la muerte de Jesús ha hecho posible el acceso a Dios para toda la 
humanidad (Hb 6,19; 9,3; 10,20). Pablo, por su parte, recurre al símbolo del velo 
para representar la dificultad “cardiaca” de quien lee la TaNaK, casi a ciegas, sin 
tener a Cristo como clave última de comprensión. Desde su perspectiva, el qui-
tarse del velo resulta análogo a la “conversión al Señor” (ἐπιστρέψῃ πρὸς κύριον): 

  
Hablamos con toda valentía, y no como Moisés, que se ponía un velo sobre su 
rostro para impedir que los israelitas vieran el fin de lo que era pasajero.… Pero 
el entendimiento de [los hijos de Israel] les fue endurecido (ἐπωρώθη); porque 

 
33 Ver a Howard Jackson, “The Death of Jesus in Mark and the Miracle from the Cross,” 
NTS 33 (1987): 16–37; Stephen Motyer, “The Rending of the Veil: A Markan Pentecost?,” 
NTS 33 (1987): 155–57. 
34 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1219. 
35 Yarbro Collins, Mark, 760. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

235 

hasta el día de hoy perdura ese mismo velo (κάλυµµα) en la lectura del Antiguo 
Testamento (παλαιᾶς διαθήκης). El velo no se ha levantado (ἀνακαλυπτόµενον), 
pues solo en Cristo es quitado (καταργεῖται). Hasta el día de hoy, siempre que se 
lee a Moisés, un velo está puesto sobre sus corazones (κάλυµµα ἐπὶ τὴν καρδίαν 
αὐτῶν κεῖται). Y cuando se convierte (ἐπιστρέψῃ) al Señor (ἐπιστρέψῃ πρὸς 
κύριον), se arranca el velo (περιαιρεῖται τὸ κάλυµµα) (2 Co 3,12–16)36. 

 
En el caso marcano–como se ha afirmado–, la representación de este evento 

denota la revelación de Dios por medio de una teofanía de carácter cósmico y 
público (desafiando, de esta manera el trasfondo iniciático y mistérico propio del 
género apocalíptico). En tal sentido, la similitud entre 15,38 (la cruz), 1,11 (el 
bautismo) y 9,7 (la metamorfosis), señala que Dios ha abierto definitivamente el 
camino entre el cielo y la tierra por medio del ministerio de Jesús inaugurado con 
su bautismo y culminado con su muerte en la cruz37.  

De igual modo, el vínculo entre el grito de Jesús con la apertura del Templo 
puede evocar el Sal 17 LXX y significar que Dios escuchó la plegaria de Jesús y 
lo vindicará. Ello expresa la paradoja de que en el momento de la más grande 
ausencia de poder de Jesús se manifiesta la mayor muestra de la majestad de 
Dios38.  

Asimismo, 15,38 estaría relacionado con Mc 13,1–2; 15,29–30 y 14,58, en el 
sentido de que la rasgadura del velo anticiparía la destrucción del Templo y, de 
este modo, el comienzo del cumplimiento de la profecía de Jesús: “No quedará 

 
36 De acuerdo con Gil Arbiol, una de las consecuencias del encuentro de Moisés con 
YHWH en el Sinaí consiste en que el rostro de Moisés queda radiante por haber hablado 
con Dios (ver Ex 34,29). Sin embargo, “Moisés les habla sin ningún reparo ni protección, 
a cara descubierta (Ex 34,31–32) y solo se pone el velo sobre el rostro cuando ha terminado 
de transmitir lo que Yahvé le ha dicho (Ex 34,33)” (Carlos Gil Arbiol, Qué se sabe de… 
Pablo en el naciente cristianismo [Verbo Divino, 2015], 73–74). Así, “el velo no pretendía 
proteger al pueblo de Yahvé” sino que “solo evitaba que se viera la caducidad del resplan-
dor.… Ese brillo provenía, única y exclusivamente, de la luz que recogía de Yahvé; Moisés 
no tenía luz propia, solo reflejaba la de Dios” (Gil Arbiol, Qué se sabe de… Pablo en el 
naciente cristianismo, 74–75). En el mismo sentido, “la Ley no pretende más que reflejar 
‘toda la bondad de Yahvé’ (Ex 33,19); pero solo la refleja, no tiene luz propia.… Debe 
remitirse continuamente a Yahvé para mantener su brillo” (Gil Arbiol, Qué se sabe de… 
Pablo en el naciente cristianismo, 75). El problema radica en que “en la medida en que la 
Torá se lee como autónoma, como fuente de luz propia, es como si se llevara un velo que 
impide ver la realidad” (Gil Arbiol, Qué se sabe de… Pablo en el naciente cristianismo, 
74). Solo en el Crucificado, desde la realidad vergonzosa, oscura, indigna y despreciable 
que significa la cruz, “se cae el velo”: “Dios se transparenta ahí, donde ningún brillo puede 
desviar la atención del único origen de bondad y misericordia” (Gil Arbiol, Qué se sabe 
de… Pablo en el naciente cristianismo, 75).  
37 John Donahue and Daniel Harrington, The Gospel of Mark (Liturgical Press, 2002), 452. 
38 Yarbro Collins, Mark, 763. 



Estudios Iberoamericanos 

 

236 

piedra sobre piedra que no sea derruida” (13,2). Es así como, en Si 50,5, se habla 
del Templo como “la casa del velo” (οἴκου καταπετάσµατος), lo cual soportaría la 
idea de que el rasgarse del velo en Marcos se podría referir también a la destruc-
ción del Templo.  

Según Gurtner, esta comprensión del velo como símbolo del Templo es ates-
tiguada también en Vidas de los profetas 12,10, en la cual el profeta Habacuc, 
cuando describe la destrucción de Jerusalén, se refiere a que “la cortina del Santo 
de los santos será rasgada en pequeñas piezas”39. Por ello, el evento en Marcos 
también es, probablemente, una expresión del juicio divino sobre la eficacia del 
culto en el Templo, ya que este ha sido el tema principal desde la entrada de Jesús 
en Jerusalén, en Mc 1140. Al respecto, Marcus afirma:  

 
un aspecto del rasgón es el juicio divino: anticipa la demolición del Templo por 
los romanos aproximadamente cuarenta años después de la muerte de Jesús … 
Además, en la parábola de la viña (12,1–9), Jesús había profetizado que la viña 
(= Israel), incluida su torre (= ¿el Templo?), sería destruida como castigo por la 
muerte del “Hijo amado”41.  

 
Al respecto, Culpepper opina que el rasgarse del velo señala que el Templo 

en Jerusalén será reemplazado por un templo espiritual, no hecho por manos hu-
manas, abierto a todas las gentes, tanto gentiles como judíos, mujeres como 
varones, laicos como clérigos. Justo como inicia el Evangelio, con los cielos 
siendo rasgados en dos, en el momento del bautismo de Jesús, y con la voz del 
cielo que anuncia “tú eres mi hijo amado” (1,11), así finaliza, con el velo del 
Templo, que representaba una panorámica de los cielos, rasgado en dos y con la 
declaración del centurión romano “verdaderamente este hombre era Hijo de Dios” 
(15,39)42. Por esto mismo, se establece una relación entre el Templo destruido y 
el cuerpo “destruido” de Jesús:  

 
las continuas alusiones internas a la destrucción del templo (Mc 14,58.63; 
15,29.38), así como al cuerpo de Jesús (Mc 14,8.22; 15, 43.45), tienen probable-
mente la finalidad de identificar ambos haciendo que la destrucción del cuerpo 
de Jesús sea una metáfora de la destrucción del templo y, con él, del sistema 
religioso que ha conducido a Jesús a la cruz43. 

 
Desde el punto de vista del tema discipular, los lectores/oyentes del Evange-

lio (más que los discípulos que han huido), e incluso, las mujeres que han estado 
 

39 Gurtner, “Rending of the Veil and Markan Christology,” 300. 
40 Donahue and Harrington, Gospel of Mark, 452. 
41 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1230. 
42 Culpepper, Mark, 562. 
43 Gil Arbiol, “El impacto de la muerte de Jesús y sus primeras consecuencias,” 73. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

237 

observando (θεωροῦσαι) desde lejos (15,40) han presenciado tanto la crucifixión y 
muerte de Jesús como los eventos humanos (las burlas de quienes se encuentran 
presentes y la declaración del centurión) y apocalípticos (la oscuridad sobre la 
tierra y el rasgarse del velo del Templo) que han rodeado dicha ejecución.  

Esta valiosa experiencia capacita a los lectores/oyentes para reconocer la 
irrupción de los tiempos últimos en los que tienen lugar el culmen de la ceguera 
(mostrada como una oscuridad cósmica) y el culmen de la visión (mostrada por 
las palabras del centurión y anticipada por la rasgadura del velo). Les capacita 
para reconocer también cuál es el tipo de mesías (un mesías Hijo de Dios crucifi-
cado) al que se sigue y cuál es el fin último de todo seguimiento (la cruz como 
expresión última de una obediencia absoluta a la voluntad de Dios).  
 
4. La consecuencia de la visión, la declaración de la filiación divina de Jesús por 

parte del Centurión 
 
A lo largo del evangelio ningún personaje humano ha sido capaz de comprender 
la identidad de Jesús (ya que Dios y los demonios sí lo conocen y lo proclaman), 
ni siquiera Pedro quién, según 8,29 aún tiene un entendimiento imperfecto sobre 
el mesianismo de su maestro. Solo hasta la crucifixión emerge uno que sería del 
que menos se esperaba que fuese capaz de llegar a ver de modo alguno a Jesús: el 
centurión romano que ha organizado la ejecución. Con él, el modo misterioso de 
obrar de Dios sobrepasa cualquier dimensión de lo previsible y se abre la paradoja 
de la posibilidad de lo imposible.  

En efecto, en el relato marcano de la crucifixión, Jesús es representado como 
profundamente desalentado al final de su larga lucha debido a que Dios, a cuya 
voluntad Jesús se encomendó al inicio de su pasión (Mc 14,36) no ha intervenido 
y parece haberlo abandonado44. Aquí, donde, a pesar de los signos cósmicos que 
acompañan la ejecución, ningún milagro sucede en la cruz (como esperaban los 
presentes con respecto a Elías en 15,36), es el centurión, y no un discípulo, quien 
“ve” la verdad sobre Jesús, un muerto abandonado por todos. Con sumo cuidado, 
el centurión es ubicado por el narrador en la posición más ventajosa, de pie delante 
del crucificado (v. 39)45. Por ello, desde la perspectiva de Keenan, el centurión 
testimonió el abandono y auto-vaciamiento de Jesús que genuinamente desplegó 
las cualidades divinas de un modo que ninguna cosmovisión religiosa lo hubiese 
concebido46. De esta manera, como señala Marcus, el centurión resulta ser “un 
personaje inesperado para enunciar la radical inversión de valores que ve en un 
criminal que muere al Hijo verdadero de Dios”47. 

 
44 Donahue and Harrington, Gospel of Mark, 451. 
45 Moloney, Gospel of Mark, 330. 
46 John Keenan, The Gospel of Mark: A Mahayana Reading (Orbis Book, 1995). 
47 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1219. 



Estudios Iberoamericanos 

 

238 

Vale la pena anotar que, de acuerdo con Collins48, en el contexto romano la 
expresión υἱὸς θεοῦ (“Hijo de Dios”) era dirigida a los emperadores. En tal sentido, 
cuando Julio César murió, fue deificado y se le dio el título de Divus Iulius. En 
griego, divus usualmente se traducía como θεός (“dios”). Después de la deificación 
oficial de César en el 42 aEC, Octavio comenzó a llamarse a sí mismo Divi filius49. 
Esta frase le identificaba como el hijo (adoptado) del divino Julio César, pero una 
traducción literal se referiría a él como “hijo de dios”. Aquellos miembros de la 
comunidad oyente del evangelio, familiarizados con el culto imperial, entenderían 
que el centurión reconoció a Jesús, más que como emperador, como el verdadero 
soberano del mundo conocido. Al respecto, Pikaza afirma que, 

 
El centurión “representa la «idea» del imperio (su visión del mundo). Pero al 
verlo morir, cambia de idea: Dios mismo se le muestra en la debilidad del cruci-
ficado. Esta es la paradoja que de ahora en adelante irá marcando su existencia y 
la existencia de todos los que logren descubrir a Dios en Cristo.… De esta forma 
nace y se realiza al pie de la cruz la verdadera vocación cristiana. El Dios de 
Jesús llama y salva en Jesús a los mismos que matan a su «Hijo», pues él, el Hijo 
ha muerto a favor de los hermanos50.  
 
Sin embargo, un creciente número de autores ha llegado a afirmar que la ex-

clamación del centurión no es una expresión de fe sino una forma de sarcasmo 
pues se estaría burlando de Jesús en continuidad con el resto de tantos en el relato 
de la pasión51: los oficiales judíos “condenan a Jesús, le escupen y lo golpean 
(14,64–65). Los soldados romanos le visten de púrpura, le ciñen una corona de 
espinas, lo golpean con una caña, le escupen y se prosternan ante él—acciones 
que el narrador describe como ἐµπαίζω (burlas) (15,20). Después, los que pasan 
al frente de la cruz le insultan, menean la cabeza y lo retan a descender de la cruz 
(15,29–30). De igual modo, los sumos sacerdotes se burlan (ἐµπαίζοντες) junto 
con los escribas (15,31–32). De ahí que una burla final por parte de la autoridad 
romana que organiza la ejecución no sería inverosímil, sino que, por el contrario, 
sería entendida como el punto climático del rechazo al que Jesús es sometido en 
el que quienes se burlan de él, irónicamente, expresan la realidad de la identidad 

 
48 Yarbro Collins, Mark, 768. 
49 Sherman Earl Johnson, “Is Mark 15.39 the Key to Mark’s Christology?,” JSNT 10 
(1987): 3–22. 
50 Pikaza, Evangelio de Marcos, 1109. 
51 Donald Juel, A Master of Surprise: Mark Interpreted (Fortess, 1994). Aun así, si bien, 
es irónico que sea un gentil el único en reconocer, VER y expresar la identidad divina de 
Jesús, dicha ironía no se difuminaría—todo lo contrario, se intensificaría—si las palabras 
del centurión no son signo de confesión creyente sino de burla y desprecio ante el cuerpo 
muerto de Jesús. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

239 

de Jesús52. Para reforzar esta postura, Johnson señala que la confesión no sería 
coherente con los datos históricos ya que es altamente improbable que un centu-
rión romano hiciese tal confesión pública estando en pleno servicio del ejército 
del César (ya que, para entrar a la milicia, todo soldado debía haber hecho una 
proclamación pública de lealtad al emperador reconociéndole como dios o hijo de 
dios) y dado que la mención a los soldados enmarca la escena, es dudoso que 
dicha confesión fuese posible53. Además, el centurión es descrito como “estando 
en pie” o “presente” (ὁ παρεστηκὼς), al igual que aquellos que piensan que Jesús 
está llamando a Elías en el v.35 (τινες τῶν παρεστηκότων). Y la expresión ἐξ 
ἐναντίας αὐτοῦ (“delante de él”) resulta ser una expresión idiomática en el ámbito 
militar para referirse a una posición hostil (pudiendo mostrar el rol inicial del cen-
turión como enemigo de Jesús o como aquel que le aflige)54. 

No obstante, frente a la exclamación del centurión no se registra ningún co-
mentario del narrador indicando que se trata de una burla, como sí lo ha hecho 
anteriormente a lo largo del relato con respecto a los demás presentes. De hecho, 
el uso del adverbio ἀληθῶς (“realmente”, “verdaderamente”) por parte del centu-
rión para introducir su afirmación niega la idea de que esta sea un sarcasmo55. 
Además, la inesperada mención posterior de José de Arimatea como aquel miem-
bro del sanedrín (15,43) que, a diferencia de los discípulos, tuvo el coraje de 
reclamar el cuerpo de Jesús para darle sepultura, después de que el narrador ha 
afirmado que “todo el sanedrín” trató de obtener falso testimonio contra Jesús 
(14,55) y que “todo el sanedrín” envió a Jesús ante Pilato (15,1), es una muestra 
de que puede haber casos de personajes que constituyen la excepción a ciertas 
generalizaciones en la caracterización. Y tal estrategia no es extraña en Marcos, 
para quien los discípulos, de quienes se espera lealtad y obediencia, pueden llegar 
a ser traidores. Por ello, no sería extraño que entre los que crucifican a Jesús pueda 
surgir un paradigma de auténtico reconocimiento de la identidad de Jesús.  

Asimismo, la expresión ἐξ ἐναντίας αὐτοῦ (“delante de él”), no solo puede 
representar una actitud hostil, también es una expresión cúltica empleada por 
aquellos que entran al templo y perciben estar en la presencia o “delante del rostro 
de Dios”, como parece indicar 1S 26,20 LXX, lo que ayudaría a respaldar esta 
perspectiva56. En tal sentido, Marcus considera que, 

 
52 Kelly Iverson, “A Centurion’s ‘Confession’: A Performance-Critical Analysis of Mark 
15:39,” JBL 130 (2011): 335. El mismo hecho de que el centurión esté de pie en frente de 
Jesús implica que él está a cargo de la ejecución y que, por tanto, no se espera que se refiera 
en buenos términos hacia el criminal que está ajusticiando. Al respecto, ver Donahue and 
Harrington, Gospel of Mark, 449.  
53 Johnson, “Is Mark 15:39 the Key to Mark’s Christology?,” 11–13. 
54 Yarbro Collins, Mark, 765. 
55 Beavis, Mark, 232. 
56 Yarbro Collins, Mark, 765. 



Estudios Iberoamericanos 

 

240 

 
El relato sitúa al centurión junto a las mujeres después de la muerte de Jesús, no 
junto a los burlones antes de este acontecimiento. Las mujeres sienten pena por 
Jesús, aunque estén físicamente alejadas de él, y parece lógico que el centurión, 
aunque esté frente a Jesús, tenga hacia él los mismos sentimientos. Además, la 
confesión del centurión es una de las tres aclamaciones de Jesús como el Hijo de 
Dios en la arquitectura del relato, similares en la forma, y que parecen estructurar 
el evangelio entero, ya que aparecen significativamente al principio, en medio y 
al final; y puesto que las otras dos (1,11; 9,7) proceden de la boca de Dios, tiene 
sentido que la tercera sea también reveladora57. 
  
Adicionalmente, Bultmann58 sostiene que la respuesta positiva del centurión 

ante la muerte de Jesús tiene sus paralelos en la literatura de los martirologios 
(como Dn 3,28–30; 6,1–28; 2 M 7,2–12,39; 3 M 6,16–7,23) en que, además de 
las descripciones de la persecución o la ejecución ignominiosa acompañada de la 
ridiculización del mártir, el verdugo queda impresionado por la fidelidad y obe-
diencia de quien es martirizado y por las obras prodigiosas que pueden acontecer 
en medio de su afrenta, a tal punto que el mártir llega a ser reconocido y vindicado 
por quien dirige la ejecución59. Y aunque en la escena de la crucifixión de Marcos, 
Jesús no es presentado tan sereno y apacible como los martirizados en el libro de 
Daniel (puesto que grita fuertemente a Dios y le reclama por haberle abandonado), 
el hecho de que este motivo haya inspirado luego los relatos de martirio cristianos, 
permite suponer que los destinatarios del relato marcano podían interpretar la afir-
mación del centurión como un serio reconocimiento del significado de la persona 
de Jesús. 

Otra cuestión es si la afirmación del centurión es presentada como una con-
fesión cristiana de fe en Jesús puesto que en ocasiones anteriores hasta los 
demonios han confesado a Jesús como Hijo de Dios. Así, por ejemplo, en 3,11 el 
espíritu impuro se dirigió a Jesús diciéndole “Tú eres el Hijo de Dios” (σὺ εἶ ὁ υἱὸς 
τοῦ θεοῦ). Esta expresión es cercana a lo que se podría interpretar como una con-
fesión cristiana, incluso si es dicha por demonios. De hecho, la afirmación del 
espíritu impuro está en tiempo presente, lo cual se esperaría de una afirmación de 
fe. La observación del centurión, en cambio, se ajusta al contexto narrativo por el 
uso del tiempo imperfecto debido a que Jesús recién ha muerto. No obstante, este 
mismo uso del tiempo imperfecto conduce a que las palabras del centurión no 
muestren una esperanza en la resurrección60.  

 
57 Marcus, El Evangelio según Marcos (Mc 8–16), 1222. 
58 Rudolf Karl Bultmann, Historia de la tradición sinóptica (Sígueme, 2000), 475. 
59 Iverson, “Centurion’s ‘Confession’,” 345. 
60 Iverson, “Centurion’s ‘Confession’,” 767. 



16. La visión reveladora (apokalypsis) del Crucificado  

 

241 

Aun así, sin ser una expresión típicamente cristiana porque, evidentemente, 
el centurión no es discípulo, sí abre la opción para que en la ficción narrativa, que 
va más allá del relato, se contemple dicha posibilidad. En efecto, como muestra 
Collins61, aunque Marcos no presenta al centurión como un convertido en el sen-
tido de que se uniese a los discípulos de Jesús o a una comunidad cristiana 
naciente, leyendas cristianas posteriores asumen que lo haya hecho. Así, por ejem-
plo, en los Hechos de Pilato (16,7) le es dado el nombre de Longinus y es llamado 
“el centurión creyente”, habiendo sido curado de ceguera por el contacto con una 
gota de la sangre de Jesús. Para la época de Juan Crisóstomo, él era reconocido 
como santo y mártir. Esta extensión ficcional del relato del centurión lleva a au-
tores como Pikaza a afirmar que “Jesús no derrota al centurión con las armas, sino 
que lo convierte, le hace ver el otro lado de la realidad, precisamente a través de 
su muerte, sin necesidad de una experiencia pascual posterior. La misma muerte 
de Jesús aparece así como transformadora, en el plano de la vida real de este sol-
dado”62.  

Lo anterior muestra que el logro narrativo de la escena radica precisamente 
en que lo que sucede con este centurión es completamente inverso a las expecta-
tivas de los presentes (vv. 29–30), de los líderes judíos (vv. 31–32a) y de los 
mismos lectores/oyentes del evangelio63 a tal punto que las comunidades cristia-
nas iniciales llegaron a entender la confesión de este personaje como el inicio 
germinal de su discipulado.  

Posteriormente, en el relato de la reclamación del cuerpo de Jesús por parte 
de José de Arimatea (15,42–45) el centurión vuelve a aparecer, esta vez como 
testigo interrogado por Pilato sobre la pronta muerte de Jesús (vv. 44–45). Y mejor 
que nadie, el centurión puede confirmar que Jesús ha muerto realmente64. Así, 
Pilato tiene la seguridad que Jesús ha muerto gracias a la persona que el lec-
tor/oyente ha conocido como el más creíble testigo de Jesús en la narración hasta 
el momento, aquel que de pie ante crucificado presenció su último grito y respiro 
(15,37)65.  

De esta manera, como indica Iverson66, no sólo es un gentil67 el primero en 
reconocer en el cuerpo destruido de Jesús al “nuevo templo no hecho por manos” 

 
61 Yarbro Collins, Mark, 771; Culpepper, Mark, 565. 
62 Pikaza, Evangelio de Marcos, 1110. 
63 Moloney, Gospel of Mark, 330. 
64 Donahue y Harrington, The Gospel of Mark, 454. 
65 Moloney, Gospel of Mark, 334. 
66 Moloney, Gospel of Mark, 342. 
67 El texto no afirma que el Centurión fuese un gentil, pero se puede asumir que lo fue y 
que los lectores/oyentes marcanos lo habría entendido como tal. Él fue un representante de 
los gentiles a quienes Jesús fue entregado (10,33). Así puede ser vista también la aceptación 
de los gentiles por parte de Jesús en su nueva comunidad (Culpepper, Mark, 564). 



Estudios Iberoamericanos 

 

242 

(14,58) sino que es uno de los más altos miembros del ejército romano quien 
afirma que el verdadero hijo de Dios es Jesús y no el César. Así, el evangelio ha 
completado su arco narrativo. Había iniciado con una exclamación de Dios en que 
señalaba al bautizado Jesús como su hijo amado (1,11) y ahora cierra con la con-
fesión de un gentil señalando al crucificado Jesús como el Hijo de Dios (15,39)68. 
En este momento, los lectores/oyentes pueden sentirse desafiados a asumir dos 
actitudes: en primer lugar, la confesión del verdugo de Jesús puede servir de 
aliento a la comunidad lectora tanto para confiar en la posibilidad de reivindica-
ción de aquellos que han flaqueado como para abrir la posibilidad del discipulado 
incluso para aquellos que la persiguen. En segundo lugar, los lectores oyentes 
pueden sentirse invitados a VER como el centurión VIÓ y a proclamar a Jesús 
como el Hijo de Dios69. Ellos pueden identificarse con este centurión gentil y, por 
el momento, con las mujeres que estaban viendo a distancia, más que con los dis-
cípulos que han huido70. Pero para conseguir tal identificación será fundamental 
el reconocimiento de que esta visión del centurión y su consecuente confesión no 
son producto del esfuerzo o los méritos humanos (que, en su calidad de verdugo 
de Jesús, no los tiene) sino que suponen enteramente la ejecución de la misteriosa 
e incomprensible voluntad divina que aquí es expresada como gracia libremente 
comunicada a quien menos la merecería. 

 
Conclusión 

 
El capítulo ha puesto en evidencia que varios de los acontecimientos que tienen 
lugar en los relatos finales de Marcos tienen un claro revestimiento apocalíptico, 
en profunda conexión con las expectativas de la llegada del “día del Señor”. Y es 
desde tal revestimiento en que también se hace comprensible el modo de recono-
cer la identidad de Jesús. De este modo, eventos como el oscurecimiento de “toda 
la tierra”, el velo del santuario rasgándose de arriba abajo, y la misma visión del 
centurión son signos de la llegada inminente de tal día. Los sucesos que son des-
critos en estos momentos, más que dirigirse a la rehabilitación de los discípulos 
ausentes, se dirigen a la capacitación de los lectores y oyentes que sí se encuen-
tran, como espectadores, de frente al relato, de forma que estos puedan 
profundizar en la comprensión de la identidad de Jesús, de Dios y del discipulado 
por medio de las palabras del centurión y de los eventos, de carácter apocalíptico, 
que tienen lugar alrededor de dicha declaración. 

 
68 Moloney, Gospel of Mark, 330. 
69 Richard Pruitt, “The Meaning of the Cross in Mark,” Evangelical Review of Theology 
(2010): 369. 
70 Griffith-Jones, “Going Back to Galilee to See the Son of Man,” 94. 



 

387 

 
 
 
 
 

Sobre los autores 

Pablo Andiñach, Pontificia Universidad Católica Argentina 
Doctor en Teología. Ha publicado varias obras de interpretación bíblica, de las 
que mencionamos El libro del Éxodo (Sígueme, 2006); Introducción 
hermenéutica al Antiguo Testamento (Verbo Divino, 2012) y El Dios que está. 
Teología del Antiguo Testamento (Verbo Divino, 2016); es investigador de la 
Universidad del Centro Educativo Latinoamericano (Rosario, Argentina). Correo 
electrónico: andinachp@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-3217-0410. 
 
Laura Bizarro, Pontificia Universidad Católica Argentina 
Doctora en Historia por la Pontificia Universidad Católica Argentina. Especialista 
en Historia Helenística en Palestina en la época de Segundo Templo (siglos cuarto 
aEC al primero EC). Correo electrónico: lafabi@hotmail.com.ar. 
 
Gabriele Boccaccini, Universidad de Michigan / Director del Enoch Seminar 
Doctor en Estudios Judáicos por la Universidad de Turin. Desde 2001 dirige el 
Enoch Seminar, fundado por él mismo, con el que lleva a cabo una intensa activi-
dad internacional de encuentros, congresos y publicaciones sobre el judaísmo del 
Segundo Templo y los orígenes cristianos. Es autor y editor de numerosas obras 
en inglés, especialmente sobre la tradición henoquiana y su recepción, como com-
ponente esencial del pensamiento judío antiguo y por su influencia en los orígenes 
esenios y cristianos. De 2005 a 2011 fue director de la revista Henoch. Correo 
electrónico: gbocca@umich.edu. 
 
César Carbullanca Nuñez, Pontificia Universidad Católica de Chile 
Doctor en Teología Bíblica, Universidad Pontificia Comillas (Madrid). Docente 
de la Facultad de Teología, de la Pontificia Universidad Católica de Chile, cola-
borador del CERUC y coordinador de la red internacional de Estudios Judaicos. 
Correo electrónico: ccarbull@uc.cl, https://orcid.org/0000-0002-9346-3543. 
 
  



Estudios Iberoamericanos 

 

386 

Juan Alberto Casas Ramírez, Pontificia Universidad Javeriana, Colombia 
Doctor en Teología, Magister en Teología y Licenciado en Ciencias Religiosas de 
la Pontificia Universidad Javeriana. Pasantías de investigación en la Universidad 
Libre de Amsterdam y en el Swedish Theological Institute de Jerusalén. Correo 
electrónico: jcasas.smsj@javeriana.edu.co, https://orcid.org/0000-0002-4650-
5456. 
 
Magdalena Díaz Araujo, Universidad Nacional de Cuyo / Universidad Nacional 
de La Rioja, Argentina 
Doctora en Historia de las Religiones y Antropología Religiosa por la Universidad 
de París IV – Sorbona (2012), especializada en los textos del judaísmo del Se-
gundo Templo. Es profesora en la Universidad Nacional de Cuyo y en la 
Universidad Nacional de La Rioja. Sus líneas de investigación abarcan la historia 
del arte y la escenografía, los estudios de género, la historia de los cuerpos y las 
genealogías descoloniales de la sexualidad. Correo electrónico: maraujo@un-
lar.edu.ar, https://orcid.org/0000-0003-1379-3401. 
 
Paola Druille, Universidad Nacional de La Pampa, Argentina 
Doctora en Letras (Estudios Clásicos) y Licenciada en Letras. Es Profesora de 
Lengua y Literatura Griega, Facultad de Ciencias Humanas, Universidad Nacio-
nal de La Pampa. Desde febrero de 2021, trabaja para el Center for Hellenic 
Studies (CHS) de Harvard University, OGLP, Perseus Digital Library. Es Inves-
tigadora del CONICET y del IDEAE. Es directora de Proyectos de Investigación 
sobre Filón de Alejandría, Colaboradora permanente del Proyecto Internacional 
Philo Hispanicus, OCFA (Trotta), Coordinadora del Equipo Internacional de Tra-
bajo Filón de Alejandría, https://filonalejandria.com/, y Co-Directora de Circe, de 
clásicos y modernos. Correo electrónico: paodruille@gmail.com, https://or-
cid.org/0000-0003-2648-2119. 
 
Héctor R. Francisco, IMHICIHU-CONICET/UBA, Argentina 
Doctor en Historia (FFyL-UBA), Investigador del Instituto Multidisciplinario de 
Historia y Ciencias Humanas del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas 
y Técnicas (IMHICIHU-CONICET) de Buenos Aires, Argentina. Docente de la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. Correo electró-
nico: hectorfrancisco@conicet.gov.ar, https://orcid.org/0000-0002-1549-837X. 
 
Francisco García Bazán, CONICET – Academia Nacional de Ciencias de Bue-
nos Aires 
Francisco García Bazán es Investigador Superior del Consejo Nacional de Investi-
gaciones Científicas y Técnicas de Argentina, y Miembro Titular de la Academia 


