
Respuesta a una publicación de internet.

El peligro del psicoanálisis: la
responsabilidad de lo que se
dice.

Ricárdez, Juan José.

Cita:
Ricárdez, Juan José (2014). El peligro del psicoanálisis: la
responsabilidad de lo que se dice. Respuesta a una publicación de
internet.

Dirección estable: https://www.aacademica.org/juan.jose.ricardez.lopez/26

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pnde/Rwt

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/juan.jose.ricardez.lopez/26
https://n2t.net/ark:/13683/pnde/Rwt
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El peligro del psicoanálisis: la responsabilidad de lo que 
se dice1 

(Puntualizaciones a una crítica de la psicoterapia psicoanalítica) 

 

 

 

 

Juan José Ricárdez López 

 

 

 

 

Abril, 2014. 

Oaxaca, México 

 
1 Texto que pretende formalizar una respuesta crítica al artículo El fraude del psicoanálisis (2013), publicado 
por el escritor chileno Sebastián Jarré en http://www.sjarre.com.ar/2013/05/el-fraude-del-psicoanalisis.html, 
dentro de su página de internet. 



 
2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vamos, pues, a hablar de nuestras esperanzas: ya que no somos 

 charlatanes, no queremos hacer violencia a los espíritus ni  

tenderles lazos, sino guiar por la mano a los hombres  

con su pleno consentimiento. 

 

Francis Bacon. 

Novum Organum 

  



 
3 

Introducción 

Los desarrollos aquí descritos no han pretendido ser la última palabra de un tema a todas 
luces interminable.  Quien ahora escribe lo ha pensado así desde el principio, y de éllo se 
desprenden los dos objetivos de nuestro trabajo: 1) compartir puntualizaciones oportunas 
a las afirmaciones que en El fraude del psicoanálisis (2013), de S. Jarré, hemos encontrado, 
y que hemos considerado incorrectas; y 2)  que este documento resulte útil para todo aquél 
que se interese en el tema, y que de él puedan obtenerse elementos suficientes en la toma 
de postura frente al mismo.  Era imposible haber hecho frente a todos los temas que son 
tocados en El fraude; así que optamos por centrarnos en las cuestiones referentes, 
exclusivamente, al quehacer psicoterapéutico del psicoanálisis. 

En El fraude de Jarré hay un apartado titulado El peligro del psicoanálisis, y hemos tomado 
este título para dar nombre a nuestro trabajo por la sencilla razón de que, efectivamente, 
consideramos que el psicoanálisis es muy peligroso, muy doloroso, muy intenso, y es 
precisamente este grupo características en las que recae su efectividad.  El psicoanálisis, 
como psicoterapia, es una experiencia que nos pone en contacto con lo más íntimo de 
nosotros mismos, con aquello que se ha estructurado a lo largo de una vida y que, 
definitivamente, no puede ser enteramente comprendido y modificado en diez o doce 
sesiones. Pero sobre todo, nos ha enseñado a escuchar y a responsabilizarnos de lo que 
decimos cuando hablamos, porque, definitivamente, no hay nada que podamos decir que 
no hable, de manera contundente, de lo que somos. 

  



 

4 

Las psicoterapias 

Para las personas ajenas al campo de la salud mental, las palabras psicología, 
psicoanálisis, psicoterapia y psiquiatría pueden sonar más o menos a lo mismo.  Sin 
embargo, hablar de cada uno de estos términos implica un marco teórico específico.  Para 
cumplir con los objetivos de este trabajo, nos ocuparemos exclusivamente de explicar lo 
que es psicoterapia; diferenciando, posteriormente, las ópticas desde la que ésta puede ser 
entendida. Simultáneamente al desarrollo de nuestra explicación, se irán  analizando las 
afirmaciones que Jarré plasma al tratar en su El fraude el tema de la psicoterapia 
psicoanalítica, siendo cotejadas, puntualmente, con las consideraciones hechas al mismo 
respecto por distintos psicoanalistas.  Comencemos pues por el principio.  

Coderch (1990) nos explica que la psicoterapia es: 

Un tratamiento de naturaleza psicológica que se desarrolla entre un profesional 
especialista y una persona que precisa ayuda a causa de sus perturbaciones 
emocionales, se lleva a cabo de acuerdo con una metodología sistematizada y 
basada en determinados fundamentos teóricos, y tiene como finalidad eliminar o 
disminuir el sufrimiento y los trastornos del comportamiento derivados de tales 
alteraciones, a través de la relación interpersonal entre el terapeuta y el paciente. 
(p. 53) 

Podemos presumir ya, desde esta definición, que la sistematización de una intervención 
basada en ciertos postulados teóricos, dará lugar a un sinfín de ópticas en lo referente a la 
intervención psicoterapéutica y sus elementos; a saber: el papel del profesional, la manera 
de pensar al paciente, las herramientas empleadas en las sesiones, etc.  Para el tema que 
nos ocupa, consideramos suficiente diferenciar a las psicoterapias de apoyo de la 
psicoterapia psicoanalítica(2) que es, evidentemente, a la que le dedicaremos más tiempo. 

El objetivo de trabajo en las psicoterapias de apoyo, consiste en:   

Prestar al yo del paciente la fuerza y la capacidad de contención del terapeuta para 
que, de esta forma, intente manejar las tensiones internas, ofrecer alternativas de 
gratificación y de comportamiento, reactivar los aspectos positivos y sanos que 
existen en el paciente, enseñar nuevos modelos y pautas de comportamiento 
mental, etc. (Coderch, 1990, p. 56) 

Por su parte, la psicoterapia psicoanalítica: 

Parte del supuesto de la existencia de determinados conflictos intrapsíquicos que 
permanecen inconscientes para el paciente, y que el fin que con ella se pretende es 
el de solucionar, parcial o totalmente, dichos conflictos a través de la relación 
interpersonal paciente-terapeuta, usando como instrumento curativos las 
intervenciones verbales del terapeuta. (Coderch, 1990, p. 56) 

 
2 Es importante mencionar que los propios psicoanalistas han evidenciado una clara diferencia entre la 
psicoterapia psicoanalítica y un psicoanálisis propiamente dicho. No obstante, y partiendo de que ambos 
métodos de intervención consideran las mismas bases teóricas, en lo que sigue nos referiremos 
indistintamente a psicoanálisis y a la psicoterapia psicoanalítica. 



 

5 

Ante la evidente incompatibilidad de objetivos terapéuticos(3) y sustentos teóricos con que 
trabajan las psicoterapias de apoyo y la psicoterapia psicoanalítica, no puede menos que 
pensarse como desubicada la argumentación presentada en El fraude respecto a la 
efectividad de los distintos tipos de psicoterapia, pretendiendo que los éxitos de unas 
suponen los fracasos de la otra: 

En 1993 una comisión evaluó diversos tipos de tratamientos psicológicos con 
pacientes. Todos se basaban en estudios empíricos. Y muchos mostraron 
resultados exitosos. Pero jamás se pudo comprobar la eficacia del psicoanálisis en 
ningún caso.  

Quizá porque es algo que depende de la objetividad del analista más que de la 
evidencia real. (Jarré, 2013) 

     Como hemos dicho más arriba, cada método de trabajo psicoterapéutico implica 
condiciones muy particulares, y sin duda esta particularidad también tendrá que influir, para 
poder hablar de estudios justos, en la metodología con que se evalúa la efectividad de cada 
psicoterapia.  Si se empleó el mismo método de evaluación a psicoterapias que operan con 
base teórica distinta, es esperable que haya algunas que resulten más favorecidas que 
otras.  Queremos aclarar que no pretendemos menospreciar los resultados de la evaluación 
que Jarré (2013) comenta; al contrario, resulta lamentable no encontrar en El fraude la 
referencia oportuna para poder revisar, por cuenta propia, dicho estudio.  Pero sí podemos 
suponer, no obstante, y a partir de la aclaración “Todos se basaron en estudios empíricos”, 
el sesgo teórico y metodológico con que aquélla fue realizada(4). 

  

 
3 Un elemento que hace una diferencia determinante entre las psicoterapias de apoyo y la psicoterapia 
psicoanalítica, y que está implicado tanto en la teoría como en la técnica de la última, es la “regresión”: “Gran 
parte de las diferencias entre psicoterapia y psicoanálisis hacen recaer la atención sobre la necesidad de 
promover regresión siempre en el último y sólo ocasionalmente en la primera. El diseño de la situación 
analítica está configurado de manera que promueve esta regresión” (Ramírez, 2006, p. 133) 
4 Sobre los indicadores de la cura en psicoterapia psicoanalítica hemos hablado en el apartado denominado 
La cura en psicoterapia psicoanalítica. 



 

6 

El psicoanálisis como psicoterapia 

La sistematización de un modelo de intervención psicológica es el resultado de la 
verificación práctica de los desarrollos teóricos respecto del quehacer clínico.  En el caso 
del psicoanálisis, el desarrollo de la teoría de la técnica (Etchegoyen, 1999) ha tomado más 
de un siglo, y parece un conocimiento que nunca podrá ser terminado.  Freud propuso 
desde el principio las herramientas y la manera en que éstas se emplearían en el trabajo 
clínico; no obstante, dada la libertad evidente del pensador psicoanalista, el empleo de 
dichas herramientas ha sido objeto de una experimentación constante, llegando incluso a 
detallarse la técnica a partir de las características específicas del paciente(5) o incluso a 
partir de la predilección del propio psicoanalista(6).  Pero independientemente de las 
variaciones técnicas, lo que termina imponiéndose es el empleo del método científico en 
cada caso particular: “analista y paciente investigan las teorías que el paciente tiene de sí 
mismo y las van testeando. Cuando las teorías quedan fehacientemente refutadas, el 
analizado, por lo general las cambia por otras más adaptadas a la realidad” (Etchegoyen, 
1999, p. 637).  Existe siempre un trabajo conjunto, en el que ninguno de los participantes 
tiene la última palabra.  Entendido esto, la afirmación de Jarré (2013) de que el problema 
del psicoanálisis consiste en “dar por verdades incuestionables sus postulados”, resulta 
inacertada.  Los psicoanalistas han hecho hincapié en la importancia de este trabajo 
compartido en el que cada uno de los implicados colabora con lo que le corresponde: 

El método de Freud nos proporcionó una eficaz herramienta para comprender el yo, 
pero, a la vez, hizo hincapié en la imposibilidad de llegar solos a comprenderlo. Este 
trabajo sólo puede hacerse con la ayuda de otra persona muy experta que haya 
pasado por un proceso similar. (Bloch, 2010, p. 10) 

Encontramos en su El fraude, refiriéndose al trabajo psicoterapéutico del psicoanálisis, la 
siguiente afirmación de Jarré: “Lo que se busca con la terapia de psicoanálisis es un amigo 
que sepa escuchar y que preste atención a los detalles de lo que cuentas”(7).  Habrá que 
decir que, en todo caso, si un paciente busca a un amigo en su terapeuta, esta condición 
no es privativa de los pacientes de la psicoterapia psicoanalítica; pero además, que si 

 
5 Si es un adulto, un niño, un psicótico, un neurótico, una persona con algún desorden caracterológico, etc. 
6 “Por experiencia propia durante los años en que analicé según la técnica de Freud, sé lo terriblemente 
fatigoso que me era estar sentado detrás del analizado, sin ningún contacto con el o la paciente y escuchando 
a la voz monótona e incesante, que por nada debía interrumpir. De hecho, fue este aburrimiento el que 
convirtió en tan insoportable la situación, que comencé a cambiar la técnica.” (Fromm, 1991, p. 57) 
7 Puedo relatar una pequeña anécdota referente a este punto. Hablaba una paciente, durante una sesión, de 
su anterior psicoterapeuta. Comentaba de él que le había ayudado en muchas cosas, pero que el final (más 
bien interrupción) del tratamiento había sido complicado. Contaba que uno de los motivos que le hizo 
abandonar el tratamiento fue que, en una ocasión, hablándole al profesional de sus problemas económicos y 
de la complicación que entonces tenía para encontrar trabajo, el terapeuta se levantó de su silla, se acercó a 
su escritorio, sacó una tarjeta de presentación del cajón y se la dio a la paciente para que llamara y solicitara 
trabajo. La paciente comenta que se enojó mucho, y al preguntarle por qué, dijo: “porque yo no iba con él 
para eso. Yo quería contarle cómo me sentía, no que me buscara trabajo; eso me decepcionó, quería que se 
portara como doctor, no como amigo.” La paciente no sólo no buscaba un amigo en el terapeuta, sino que se 
decepcionó cuando lo encontró. 



 

7 

alguna psicoterapia se ha ocupado de este tipo de demandas, y de lo que toda relación 
clínica(8) implica, ha sido, precisamente, la psicoanalítica con su análisis de la transferencia. 

No es la del tema de la transferencia una omisión menor cuando se habla de la función 
terapéutica del psicoanálisis. Jarré no menciona, en una sola de sus líneas, a la 
transferencia, y no tocar este tema cuando se habla del psicoanálisis como psicoterapia, 
representa un sesgo teórico que priva al lector de un panorama óptimo para la toma de una 
postura.  La transferencia es explicada por Freud (1996, p. 57) de la siguiente forma: “En 
todo tratamiento analítico se establece sin intervención alguna del médico una intensa 
relación sentimental del paciente con la persona del analista, inexplicable por ninguna 
circunstancia real. Esta relación puede ser positiva o negativa”.  

Refiriéndose a la mejoría de los pacientes en terapia, Santamaría & Fumero (citados por 
Jarré, 2013), puntualizan: “El carácter cíclico de algunos trastornos hace que sea muy 
probable que la persona mejore al poco tiempo, no por efecto de la terapia sino 
sencillamente porque después del peor momento suele venir uno algo mejor”.  Resulta 
interesante recordar, en referencia a esto, el término “neurosis de transferencia”, ya que 
éste podría explicar perfectamente el fenómeno que los recién citados autores comentan(9): 
al ser trasladados los síntomas del paciente desde su vida cotidiana a la situación analítica, 
es normal percibir una aparente mejoría del paciente en su vida cotidiana; y es entonces 
cuando la labor terapéutica cobra mayor importancia si el terapeuta detecta que, como tal, 
no puede dejarse llevar por este inmediato pero seguramente fugaz éxito. La advertencia 
de Santamaría & Fumero (citados por Jarré, 2013) ya había sido hecha por el propio Freud, 
sólo que muchos años antes; por lo cual, la coincidencia no puede menos que resultar 
curiosa y hasta simpática:  

“Freud señala, primero, que al comienzo del análisis, en la primera etapa, llamada 
a veces luna de miel analítica, se produce una calma que se traduce en una 
disminución y hasta una desaparición de los síntomas, que no equivale por cierto a 
la curación.  Lo que ha sucedido, en realidad, es una especie de trasposición del 
fenómeno patológico, que ha empezado a darse a nivel del tratamiento mismo.  Lo 
que antes era neurosis en la vida cotidiana del individuo se transforma en una 
neurosis que tiene como punto de partida (y de llegada) el análisis y el analista”. 
(Etchegoyen, 1999, p. 114) 

La inercia nos ha llevado a un terreno no poco delicado, en el que también será necesario 
hacer algunas puntualizaciones a las que consideramos imprecisiones de El fraude: la cura 
en psicoanálisis.  Pero no nos permitamos llegar aún a él sin haber revisado, por lo menos 
brevemente, los elementos básicos de trabajo con que el psicoanalista busca curar; tema 
en el que, también, cotejaremos las apreciaciones de Jarré (2013) con las de los 
psicoanalistas. 

 
8 Incluso toda relación interpersonal: “La transferencia comporta en sí un fenómeno natural que no sólo hace 
su aparición en el consultorio médico, sino que puede ser observado en todas partes y dar lugar al mayor 
desatino, como toda proyección no comprendida.” (Jung, 1971, p. 66) 
9 “La iniciación del tratamiento no pone fin a este desarrollo [el de la enfermedad], pero una vez avanzada la 
acción terapéutica, podemos comprobar que la enfermedad cambia bruscamente de orientación, refiriendo 
ahora todas sus manifestaciones a la relación entre médico y enfermo.  (…) La curación de esta nueva neurosis 
artificial coincide con la de la neurosis primitiva, objeto verdadero del tratamiento, quedando así conseguidos 
nuestros propósitos terapéuticos.” (Freud, 1983, pp. 271-272) 



 

8 

La técnica psicoanalítica 

Pensamos que cuando Jarré (2013) se refiere a la psicoterapia psicoanalítica, tendría que 
haberse detenido, por lo menos mínimamente, a exponer la metodología con que  esta 
psicoterapia opera.  Al igual que con la transferencia, existe silencio en lo referente a la 
asociación libre.  Consideramos oportuno, pues, ofrecer una definición que clarifique la 
cuestión a que nos estamos refiriendo.  Freud nos explica en su Autobiografía que: 

En lugar de llevar al paciente a manifestar algo relacionado con un tema 
determinado, le invitamos ahora a abandonarse a la asociación libre, esto es, a 
manifestar todo aquello que acuda a su pensamiento absteniéndose de toda 
representación final consciente. Ahora bien, el paciente tiene que obligarse a 
comunicar realmente todo lo que su autopercepción le ofrezca, sin ceder a las 
objeciones críticas que tienden a rechazar algunas de sus ocurrencias por carecer 
de importancia, de conexión con el tema tratado o de todo sentido. Esta absoluta 
sinceridad del paciente es condición indispensable de la cura analítica. (1996, p. 55) 

Pero para el desarrollo de esta técnica, y su establecimiento como regla fundamental del 
psicoanálisis, tuvo Freud que haber cursado por una serie de vivencias y posturas teóricas 
que, finalmente, terminaron aclarando lo que para él, y aún hoy para los psicoanalistas, es 
la herramienta más importante de trabajo en el psicoanálisis de adultos(10).  Cuando leemos: 
“al desahogarnos rebajamos nuestros niveles de ansiedad y, por tanto, tenemos mayor 
control de las emociones que nos dominan” (Jarré, 2013), no podemos pensar en otra cosa 
que en los descubrimientos de Breuer  y su “método catártico”(11); que finalmente llegarían 
a consolidarse con Freud y su psicoanálisis (en el que ya no se incluía a la hipnosis).  Habrá 
de mencionarse que la explicación del mecanismo del “desahogo” a que se refiere Jarré 
(2013), estaría incompleta si no se toma en cuenta la intervención del otro, en este caso, 
del terapeuta.  ¿A dónde irían las comunicaciones del paciente si no hubiese alguien para 
recibirlas?; a ningún lado seguramente.  Es entonces cuando un intérprete resulta de gran 
utilidad, ya que éste, ajeno a la emocionalidad adherida a las palabras, puede dar sentido 
a lo que hasta entonces el hablante no ha entendido. Cuando así sucede, el “desahogo” es 
total. 

En tal elección hubo de guiarme la esperanza de que la llamada asociación libre no 
tuviera, en realidad, nada de libre, por cuanto una vez sojuzgados todos los 
propósitos mentales, habría de surgir una determinación de las ocurrencias por el 
material inconsciente. Tal esperanza ha sido justificada por los hechos. 
Prosiguiendo, así la asociación libre dentro de la observancia de la “regla 
psicoanalítica fundamental” antes expuesta, se obtenía un rico material de 
ocurrencias que podía ponernos sobre la pista de lo olvidado por el enfermo. Dicho 
material no aportaba los elementos olvidados mismos, pero sí tan claras y 
abundantes alusiones a ellos, que el médico podía ya adivinarlos (reconstruirlos) 

 
10 Sobre el debate aún vigente en cuanto a las variaciones que tienen que implementarse en la técnica en lo 
tocante a la asociación libre cuando se trata de psicoanálisis de niños, pueden revisarse los trabajos 
Psicoanálisis del niño de Anna Freud y Psicoanálisis de niños de Melanie Klein, que representan dos ópticas 
radicalmente opuestas del mismo problema; en el que cada una ofrece una luz particular. 
11 “La terapia empleada por Breuer consistía en llevar al paciente, por medio del hipnotismo, a recordar los 
traumas olvidados y reaccionar a ellos con intensas manifestaciones de afecto. Conseguido así, desaparecía 
el síntoma nacido en lugar de una tal manifestación afectiva. Así, pues, el mismo procedimiento servía 
simultáneamente para la investigación y la supresión de la enfermedad, y también esta unión habitual ha sido 
mantenida luego por el psicoanálisis.” (Freud, 1981b, p. 233) 



 
9 

con el auxilio de ciertos complementos y determinadas interpretaciones. Así, pues, 
la libre asociación y el arte interpretativo lograban el mismo resultado que antes el 
hipnotismo. (Freud, 1981b, p. 235) 

Un tema referente a la técnica analítica al que sí se le presta atención en El fraude es el de 
los sueños y su interpretación. 

Si bien hablar y aprender de sueños resulta interesante para cualquier persona, tendremos 
que limitarnos en este punto a los aspectos que del sueño, como producto psíquico, son 
tocantes a la labor del terapeuta psicoanalítico; dejando para mejor oportunidad un estudio 
más completo de su peculiar naturaleza. 

El sueño en la terapia psicoanalítica 

La interpretación de los sueños de Sigmund Freud, es sin duda un texto que reviste 
particular importancia dentro de la bibliografía y la nostalgia psicoanalítica.  Freud esperaba 
mucho de su libro, pero seguramente jamás imaginó sus verdaderos alcances.  Quiero 
precisar que, más allá del papel que desempeñó este texto para que el psicoanálisis se 
colara entre los intereses de la medicina en distintas partes del mundo, La interpretación de 
los sueños representa la inauguración de una nueva etapa del saber psicoanalítico: el 
psicoanálisis deja de ser una explicación psicológica de las perturbaciones neuróticas, para 
convertirse en una ciencia capaz de explicar el funcionamiento y la dinámica de la mente 
humana en general. 

Desde Freud sabemos que el sueño es, por un lado, un medio a través del cual un sujeto 
entra en contacto con lo más íntimo de sí mismo, con verdades que sólo a través de ese 
mensaje onírico pueden revelarse tras un trabajo de traducción; y, al mismo tiempo, se ha 
configurado como una herramienta clave en el trabajo clínico del psicoterapeuta de 
orientación psicoanalítica.  Sobre este último punto, y a partir de lo dicho en El fraude de 
Jarré al respecto, versarán las consideraciones siguientes. 

En el apartado titulado Los sueños eróticos, dentro de El fraude del psicoanálisis, se lee: 

En su libro sobre la Interpretación de los Sueños, Freud plantea que son puertas 
abiertas al inconsciente. Y allí es donde se materializan nuestros más íntimos 
deseos.  

En especial, los relacionados con contenido sexual reprimido.  

La mayor parte, para el psicoanálisis, descansa en este tipo de contenido onírico.  

Sin embargo, estudios recientes contradicen esta afirmación: menos del 10% de 
nuestros sueños tienen contenido sexual.  

Pero para Freud soñar con una lámpara o cualquier objeto alargado es señal 
inequívoca de un deseo sexual fálico.  

En tanto, los objetos redondeados o con oquedades revelan al sexo femenino.  

Vamos ¿Cuántos de estos objetos podemos contemplar en nuestros sueños?  

¿Acaso nuestras habitaciones y la entera civilización no se rodea de artefactos que 
el psicoanalista podría interpretar como símbolos sexuales?  



 

10 

¿O es que hay que soñar en blanco para no tener una manifestación sexual de 
deseo escondido?.  

 Incluso si sueñas con un paisaje montañoso puedes ser interpretado por un 
psicoanalista como algo con contenido sexual: los picos de las montañas, los de los 
pinos: senos y falos erectos.  

Pero de nuevo, la evidencia científica contradice esto: en los sueños hay una 
desconexión entre las distintas zonas del cerebro.  

Una de las hipótesis es que durante la experiencia onírica en nuestro cerebro se 
activan imágenes y experiencias de forma azarosa.  

Después está el tema del beneficio: ¿qué se obtiene de beneficioso al soñar?. Si 
soñamos para satisfacer un deseo oculto ¿por qué transformar el deseo de un 
vagina en una taza de café?.  

Es cierto, mucho de lo que narra en aquel libro (cómo se estructura un sueño 
mediante elementos obtenidos en la vigilia) lo he podido corroborar, y sin embargo, 
esas corroboraciones no son sus aportes personales y originales sino que existían 
ya en las distintas corrientes psicológicas. (2013) 

Para poder andar en terreno sólido, partamos de lo que textualmente cuenta Freud acerca 
de la interpretación de un sueño: “Una vez llevada a cabo la interpretación completa de un 
sueño se nos revela éste como una realización de deseos” (1981a, p. 159).  En este punto 
podemos darle la razón a Jarré (2013).  Lo mismo valdría para lo que dice del contenido 
sexual reprimido  siempre y cuando la sexualidad, en su dicho, esté entendida como en 
psicoanálisis se explica(12). 

Por no ser un término de origen psicoanalítico, desconocemos a qué se refiere Jarré cuando 
menciona a los “sueños eróticos”.  En el apartado titulado con dicho concepto, se nos 
explica que “la mayor parte, para el psicoanálisis, descansa en este tipo de contenido 
onírico” (Jarré, 2013); y tenemos ocasión de pronunciar algo al respecto.  No habrá que 
negar que en muchos casos, el sueño (al igual que el chiste, el acto fallido, o el síntoma), 
revela verdades referentes a la sexualidad que de otro modo no podrían ser pensadas; pero 
el contenido sexual, en la clínica psicoanalítica actual, es más bien pensado como uno más 
de los temas que en el sueño pueden presentarse(13) y no como una entidad onírica 

 
12 La sexualidad, en psicoanálisis, no se reduce a la genitalidad. Durante la infancia, la sexualidad atraviesa por 
un proceso de organización cuya finalidad es desembocar, con la culminación en el complejo de Edipo, en la 
primacía de la búsqueda de placer sexual a través del área genital, e incluyendo la participación del otro: “la 
sexualidad infantil, considerada en conjunto, no presenta ni centralización ni organización, pues todas las 
tendencias parciales gozan de iguales derechos y cada una busca el goce por su propia cuenta.” (Freud, 1983, 
p. 117). Todos estos núcleos perversos continúan participando, aunque en segundo plano, en la sexualidad 
del adulto. 
13 “Otro sueño referido por un paciente distinto, él va en una motocicleta y al llegar a una intersección se 
encuentra con tres chicas a quienes les quiere preguntar qué camino seguir, pero cada vez que quiere abrir la 
boca, la motocicleta se levanta y se eleva, de tal manera que nunca puede averiguar por dónde tiene que 
seguir. Si este sueño lo tuviera un paciente neurótico se podría pensar que la moto que se eleva representa 
una erección y se le interpretarían sus ansiedades de castración o sus ansiedades masturbatorias incestuosas, 
pero si es un paciente fronterizo o esquizofrénico, se le interpretarían, desde el punto de vista de Oremland, 
sus ansiedades de desintegración, es decir, su sensación de que partes de sí mismo están fuera de su control 



 

11 

omnipresente.  Además, la interpretación de un sueño, en psicoanálisis, va mucho más allá 
de “descubrir” lo que en él está simbolizándose, y más bien representa “a la vez función 
estructurante de la mente y resultante de su organización estructural” (Grassano, 
Barenstein, Dvoskin, Kosack, Mascheroni, Nudelman, Soler y Tula, 1995, p. 111). 

Jarré (2013) alude en la cita que nos ocupa a “estudios recientes” que indican que “menos 
del 10% de nuestros sueños tienen contenido sexual”.  Resulta importante en este punto 
compartir la pregunta que se nos ocurre: ¿ese 10% hace su aparición en contenido 
manifiesto del sueño, o en el contenido latente? El contenido manifiesto es todo aquello que 
de un sueño se cuenta, mientras que el contenido latente se refiere al mensaje genuino del 
mismo, al que sólo podrá accederse después de un trabajo de interpretación.  Al no haber 
datos de referencia a dicho estudio en El fraude, sólo nos queda imaginar la metodología 
que en él se empleó, y de este ejercicio imaginativo surgen varias posibilidades de las que 
sólo compartiremos dos: una que centraría su atención en el contenido manifiesto, y otra 
que se abocaría al contenido latente del sueño: 1) se le preguntó a un grupo de personas 
“¿qué soñaste?” diez veces seguidas en las que indicaran haber soñado, a partir de las 
respuestas se obtuvo que sólo en 1 de cada 10 sueños, en promedio, cada encuestado 
refirió haber soñado algo referente a lo sexual; o 2) se tomó a un grupo de personas y se 
les puso, previo consentimiento, en análisis, y a través de ese análisis se interpretaron 
completamente por lo menos diez sueños de cada uno.  Una vez finalizada la 
interpretación(14), se concluyó que, independientemente del contenido manifiesto (que 
podría ó no presentar material relacionado con lo sexual), se encontró que en sólo 1 de 
cada 10 sueños del mismo sujeto, en promedio, el contenido latente implicó algún tema 
sexual.  El primer ejemplo ofrecería datos a todas luces interesantes y útiles, pero carecería 
de validez para confirmar o refutar algún postulado psicoanalítico por centrarse sólo en una 
de las dos categorías de contenido onírico.  “El sueño no es sino una forma de pensamiento, 
cuya comprensión no se puede extraer nunca del contenido de sus ideas.  El único camino 
para llegar a ellas es el examen de la elaboración onírica” (Freud, 1996, p. 186).  El segundo 
ejemplo, por otro lado, contaría con total validez para confirmar o refutar algún postulado 
psicoanalítico, ya que operaría con la técnica que esta ciencia emplea para llegar al 
auténtico contenido de un sueño.  Habrá que puntualizar, sin embargo, que no existe 
ninguna referencia en psicoanálisis al porcentaje de aparición de contenido latente de 
índole sexual en los sueños, por lo cual, no hay nada qué refutar y mucho menos qué 
demostrar. 

Cuando el autor se pregunta: “¿Acaso nuestras habitaciones y la entera civilización no se 
rodea de artefactos que el psicoanalista podría interpretar como símbolos sexuales?” (Jarré, 
2013); podemos responderle que sí, y que de hecho, desde Freud y sus primeros discípulos, 
existió un interés muy marcado en reconocer los elementos sexuales(15) depositados en las 
distintos elementos de la cultura.  Pero una vez más, habremos de decir que este interés 
no ha sido exclusivo de los psicoanalistas; aunque sin duda han sido ellos, los 
psicoanalistas con su particular metodología, quienes han obtenido resultados de gran valor 
en estos terrenos.  Bettelheim (1988), por ejemplo, ha desarrollado una interpretación 
psicoanalítica muy interesante sobre las implicaciones sexuales de algunos cuentos de 
hadas, y cómo éstas retumban en el psiquismo infantil; lo cual resulta muy equiparable a 

 
y no logra que se dirijan hacia la misma meta, sino que cada una funciona por sí misma para su propio fin.” 
(Wiener, 2004, p. 155) 
14 Trabajo que podría ir de días a meses o años dependiendo del sueño y de los mecanismos y estructuras 
operantes en cada soñante 
15 Véase nota al pie núm. 11. 



 

12 

las conexiones que entre los rituales culturales y el psiquismo adulto se establecen.  Un 
ejemplo: 

La novia alarga uno de sus dedos para que el novio deslice en él el anillo. El 
introducir un dedo en el círculo formado por el índice y el pulgar de la otra mano es 
un gesto vulgar para indicar las relaciones sexuales. Sin embargo, el anillo nupcial 
simboliza algo totalmente diferente. El novio ofrece a la esposa el anillo que 
simboliza la vagina y ella le tiende la mano para que complete el ritual. (Bettelheim, 
1988, p. 379) 

Por eso, cuando Jarré (2013) se pregunta “¿por qué transformar el deseo de un vagina en 
una taza de café?”, habría que indicarle que la respuesta está en lo que en un primer 
momento dijo: porque el contenido sexual es reprimido. 

Menciona Jarré (2013) que la evidencia científica afirma que “en los sueños hay una 
desconexión entre las distintas zonas del cerebro” y que “durante la experiencia onírica en 
nuestro cerebro se activan imágenes y experiencias de forma azarosa”; si efectivamente 
hay estudios que concluyen la desconexión cerebral durante el sueño, esto representaría 
una equivalencia anatómica de lo que los psicoanalistas han descubierto a propósito de lo 
que pasa con el psiquismo durante el sueño y su equivalente patológico: las psicosis(16).  
En los psicóticos los núcleos del yo no han logrado integrarse.  En el trabajo terapéutico se 
buscaría lograr dicha integración procurando un contacto más apegado a la realidad con 
los objetos del paciente: “a este conjunto de fantasías agresivas dirigidas hacia el objeto, 
temores de persecución y castigo vengativo por parte de éste, actividad disociativa del 
objeto y del propio yo, negación y omnipotencia, lo denominó Melanie Klein posición 
esquizo-paranoide” (Coderch, 1990, p. 46).  La comprensión de estas condiciones 
psíquicas, que además son propias de los primeros momentos de la vida, sin duda 
representa un objetivo claro para paciente y terapeuta, pero no por éllo sencillo de alcanzar: 

El encuentro con las verdades emocionales básicas, verdades acerca del 
desamparo, la indefensión, la posibilidad de odio y envidia hacia el objeto 
necesitado y, fundamentalmente, el arribo a la noción de diferenciación y ausencia, 
conllevan experiencias de dolor, que serán toleradas en grados variables. 
(Grassano et al., 1995, p. 112) 

Podríamos decir, entonces, que esta desorganización psíquica de los primeros meses de 
la vida es la que matiza la dinámica y temática a los sueños.  No sabemos, porque está 
más allá de nuestro interés de estudio actual, lo que sucede con el cerebro durante el sueño; 
pero no nos extraña que los estudiosos del cerebro hayan llegado, con su propia 
metodología y sus propias técnicas, a conclusiones análogas en el plano anatómico a las 
que el psicoanálisis ha encontrado en el plano psicológico.  Estas conclusiones, por otro 
lado y hablando con franqueza, no corroboran las que el psicoanálisis ha obtenido por su 
cuenta; pero sí resulta interesante la coincidencia. 

“¿qué se obtiene de beneficioso al soñar?”, se pregunta Jarré.  Hay dos respuestas que 
pueden ofrecérsele desde el psicoanálisis.  La primera, muy fisiológica y muy a la Freud 

 
16 “La regresión tanto normal como patológica (sueño o psicosis), representa niveles de organización más 
arcaicos, menos adaptativos y de menor grado o nivel de conciencia” (Ramírez, 2006, p. 141).        
 
 
  



 

13 

como médico es, sencillamente: lograr dormir.  La segunda, muy a la Freud como científico 
del inconsciente, y que es la óptica vigente en el trabajo clínico del psicoanalista, es la que 
Bettelheim (1988) explica así: 

Debido a la influencia de Freud, nuestros sueños se han convertido en algo 
problemático para nosotros, algo que nos comunica y a lo que nos resulta difícil 
enfrentarnos. Pero son, asimismo, el camino principal y más directo hacia el 
inconsciente, permitiéndonos obtener una visión nueva y más rica de nosotros 
mismos y de la naturaleza de nuestras cualidades humanas.” (p. 381) 

Por último, y antes de  pasar a un asunto que habíamos dejado pendiente, quisiéramos 
preguntar lo siguiente.  Cuando Jarré afirma, a propósito de los aciertos de La interpretación 
de los sueños que él mismo ha podido corroborar, que “esas corroboraciones no son sus 
aportes personales y originales [de Freud y su La interpretación, entendemos] sino que 
existían ya en las distintas corrientes psicológicas” (2013); quisiéramos saber  ¿a qué 
corriente psicológicas se refiere?, ya que, según se sabe, la única corriente psicológica que 
existía en los tiempos de la aparición de La interpretación, la llamada “psicología clásica o 
académica”, descartaba enérgicamente la existencia de una parte inconsciente de la mente.  
Basado en ese marco de referencia, radicalmente opuesto al pensamiento psicoanalítico,  
sólo podemos preguntar: ¿qué encontró Jarré en La interpretación de los sueños que 
hubiera sido dicho antes de su publicación por alguna otra corriente psicológica?  Si algún 
día responde, y haciendo justicia a su recién citado dicho, su respuesta tendrá que cumplir 
tres condiciones: 1) Su información no podrá haber surgido de ningún otro campo que no 
sea el de la psicología, 2) su referencia tendrá que datar de antes de 1900, y 3) los 
postulados que en su referencia se encuentren tendrán que ser idénticos a los vertidos por 
Freud en su La interpretación de los sueños(17). 

La cura en psicoterapia psicoanalítica 

En sus Nuevas aportaciones a la psicoanálisis,  Freud nos cuenta: “En la época en que 
nuestro interés principal recaía sobre el descubrimiento de sueños sexuales infantiles, casi 
todas mis pacientes pretendían haber sido seducidas por su padre” (1981b, p. 151).  A esta 
primera etapa de la terapéutica psicoanalítica se le conoce como “la teoría del trauma”.  
Partiendo de esta formulación teórica el objetivo terapéutico era claro: lo que había que 
hacer era lograr que el enfermo recordara, a través de la charla con el médico, aquéllo que 
había olvidado.  Sólo entonces se presentaría la cura.  ¿Por qué se olvida?, nos 
preguntamos para responder a lo que El fraude nos cuenta en las siguientes líneas en que, 
además, aparece una pronunciación sobre la sexualidad infantil(18): 

El psicoanálisis dice que olvidamos las experiencias traumáticas. Y por tanto, es 
tarea del terapeuta sacarlas del inconsciente. Pero esto no sucede en la realidad.  

La gente de los campos de concentración recuerdan – y lo harán por el resto de sus 
días – aquellas traumáticas experiencias.  

¿Acaso ésto no contradice al psicoanálisis?.  

 
17 Lamentaremos que, en un futuro, nuestro crítico no dé noticias de lo que en su El fraude anunció, ya que 
un documento que sustente lo dicho por él a este respecto, sin duda sería de gran valor teórico, técnico y 
hasta histórico. 
18 Tema sobre el que nosotros pronunciamos algo, citando a Freud, en la nota al pie núm. 11. 



 

14 

Vamos, es posible que algunas personas olviden hechos traumáticos, pero en 
general no es así.  

Y otra corroboración la encontramos en la profesora Loftus, una investigadora 
prestigios de la memoria que durante años trabajó sobre los recuerdos.  

Sus trabajos indican que en casos de abusos sexuales las víctimas lo recuerdan 
todo, y con mucha mayor fidelidad que cualquier otro hecho cotidiano. (Jarré, 2013) 

La primera idea de la reciente cita indicaría adecuadamente lo que en los primeros 
momentos de la terapia psicoanalítica se planteaba como objetivo terapéutico, si se hubiera 
especificado que el hecho traumático tenía que haber ocurrido en la infancia, y tenía que 
haber sido de índole sexual (como Freud lo explica).  Usando una terminología más técnica, 
diremos que el recuerdo de la temprana seducción sexual infantil vivida por una persona, 
era sometido a la censura producida por influencia de la tonalidad prohibitiva de la cultura.  
El primer nombre que Freud atribuyó a esta censura fue el de “defensa”, que posteriormente 
sería llamado “represión”, entendiéndose éste como un tipo de (mecanismo de) defensa 
entre varios, y no como el único. 

Consideramos oportuno hacer esta aclaración terminológica en este punto para poder dejar 
claro que el término “defensa”, y su posterior y definitiva evolución en “represión”, no están 
explicados en la teoría, ni aplicados en la práctica, en función de operaciones de la 
memoria.  Recordemos que la disciplina que se ocupa de la memoria no es el psicoanálisis, 
sino la psicología(19).  El psicoanálisis se ocupa de las emociones y fantasías conscientes 
e inconscientes y en función de éstos es que son entendidos los olvidos.  A los olvidos 
referentes a los primeros años de vida se les conoce, en psicoanálisis, como “Amnesia 
infantil”, y de ésta se sabe que es una: 

Amnesia que abarca, generalmente, los hechos ocurridos durante los primeros años 
de la vida. En ella ve Freud algo distinto al efecto de una incapacidad funcional que 
tendría el niño pequeño para registrar sus impresiones; aquí es el resultado de la 
represión que afecta a la sexualidad infantil y se extiende a la casi totalidad de los 
acontecimientos de la infancia. El campo cubierto por la amnesia infantil tendría su 
límite temporal en la declinación del complejo de Edipo y la entrada en el período 
de latencia. (Laplanche & Pontalis, 2004, p. 22) 

Con esta aclaración se anula a sí misma la crítica referente a los olvidos encontrada en El 
fraude, ya que ésta ha sido hecha a partir de lo que se entiende como memoria y éste, el 
de la memoria, es un tema que no compete al psicoanálisis(20).  Freud nunca se refirió, en 
su teoría del trauma, a seducciones sexuales en general; sólo se centró, como ya se había 
dicho, en las que habían acontecido en la infancia de sus pacientes: eran éstas, las 
seducciones de que había sido objeto un sujeto en su infancia y que eran reprimidas las 
que, posteriormente, daban origen a los síntomas neuróticos de carácter histérico.  Es el 
mismo Jarré en su El fraude quien critica las afirmaciones freudianas referentes a la 

 
19 “Como psicoanalista, debo interesarme más por los procesos afectivos que por los intelectuales; más por la 
vida psíquica inconsciente que por la consciente.” (Freud, 1997, p. 151) 
20 No por éllo se están desacreditando los resultados obtenidos por la profesora Loftus a este respecto, pero 
sin duda sus conocimientos exceden al campo de interés genuinamente psicoanalítico. Por otro lado, al no 
aparecer en El fraude una referencia precisa de los estudios a que se alude, no hubo oportunidad de revisarlos 
directamente. 



 

15 

existencia de la sexualidad infantil(21), pero recurre al ejemplo de “la gente” (de la cual no 
se especifica edad) que padeció los campos de concentración para criticar los olvidos de 
eventos traumáticos.  Al no haberse ocupado Freud, en su teoría del trauma, de el olvido 
de todo tipo de impresiones a cualquier edad, la crítica de Jarré en este punto pierde 
ubicación y validez.  Podemos responder ahora a la pregunta de Jarré (2013) de si “¿Acaso 
no contradice esto al psicoanálisis?”, diciendo que no. 

Freud abandona, a partir de la evidencia clínica, la teoría del trauma y construye la del 
Complejo de Edipo.  Inmediatamente a las palabras antes citadas de Freud en sus Nuevas 
aportaciones, el vienés nos explica: “Al cabo se me impuso la conclusión de que tales 
informes eran mentirosos, y aprendí así a comprender que los síntomas histéricos se 
derivaban de fantasías y no de sucesos reales” (Freud, 1981b, p. 151).  Es decir, la crítica 
de El fraude a la atención que el psicoanálisis presta a los eventos traumáticos (teoría del 
trauma), había sido ya realizada por el propio Sigmund Freud(22).  Como consecuencia de 
éllo, el vienés abandonó el objetivo terapéutico que de la teoría del trauma se desprendía. 

La psicoterapia psicoanalítica después de Freud 

Para hacer más completo el panorama de la cura en psicoanálisis, habrá que hablar un 
poco de los desarrollos posteriores a la obra (y vida) de Freud.  Dentro del psicoanálisis 
todas las voces que trabajen éticamente, y procurando desarrollos que favorezcan un mejor 
abordaje del paciente, son escuchadas.  Este ambiente de interés por las diferentes ideas, 
que ya desde los tiempos de Freud fue evidente, ha dado lugar a debates apasionados (y 
no siempre amables) pero fructíferos.  De este ejercicio, tras la muerte de Freud, resultaron 
tres escuelas que, si bien no son las únicas, hoy por hoy son las más representativas: 1) la 
de Inglaterra, teniendo a la cabeza a Melanie Klein (relaciones de objeto); 2) la de Francia, 
liderada por Jacques Lacan (el retorno a Freud y la reinvención del psicoanálisis) y, 
finalmente, 3) la de Estados Unidos, encabezada por Heinz Hartmann (psicología del yo). 

Si alguien afirma categóricamente, como lo hace Jarré en su El fraude, que: 

Los pacientes que se tratan por psicoanalistas, con aquel hombrecillo sentado 
detrás del diván dele tomar notas de lo que dices, sin hablar, en silencio, a tus 
espaldas, mientras abres tu corazón y confiesas tu vida por dinero, esos pacientes 
suelen durar años en terapia y, en casi todos los casos, sin éxito en sus problema. 
(2013) 

Suponemos que seguramente conoce las implicaciones clínicas de lo que sus afirmaciones 
representan.  Jarré (2013) opina que en casi todos los casos en que los pacientes con 
alguna problemática emocional acuden a la psicoterapia psicoanalítica no existe éxito.  No 
obstante, tendría que haber especificado, porque es lo mínimo que se le puede pedir, que 
definiera qué es, en su opinión, el éxito de una terapia.  Si su juicio parte, como supone 
quien ahora escribe, de objetivos terapéuticos que no son propios del psicoanálisis (como 
puede ser el cambio de una o varias conductas de un paciente(23)), entonces, una vez más, 
nuestro crítico incurre en una equivocación. 

 
21 “Para Freud es capital las primeras experiencias sexuales. Marcan toda nuestra personalidad. Pero Freud 
parte del supuesto de que hay vida sexual desde muy temprana edad y esto no es así” (Jarré, 2013).  
22 Este ejercicio crítico de sus propias ideas, es una constante en la obra freudiana. 
23 Véase “psicoterapias de apoyo”. 



 
16 

La conciencia y la conducta constituyen el campo de lo apariencial e ideológico que 
deberá ser trabajado, cultivado por el pensamiento científico. Para roturar este 
campo debían producirse los conceptos que pudiesen servir como instrumentos 
teóricos, capaces de transformar las representaciones ideológicas del movimiento 
aparente de la conciencia y la conducta en el conocimiento del movimiento real que 
las ha producido. Esta es la tarea que, enfrentando innumerables y complejas 
dificultades, debe emprender la teoría psicoanalítica. (Braunstein, 2001, p. 43) 

El cambio conductual observable y directamente pretendido por el profesional en su 
paciente, que podría representar un éxito de las psicoterapias de apoyo, no es objetivo de 
la psicoterapia psicoanalítica; pero resulta una verdad innegable, empero, que el cambio 
conductual también se produce con el trabajo psicoterapéutico de orientación 
psicoanalítica; la única variación sería que este cambio es entendido como la consecuencia 
lógica de un trabajo comprometido entre dos personas, y no planteado como objetivo 
inmediato, y mucho menos como indicador de éxito: 

No tenemos la intención de modificar directamente la conducta, pero confiamos en 
obtener resultados: una vez que la construcción (o la interpretación) ha sido 
asimilada como información, tiene que operar sobre la vida mental del paciente. Si 
no fuera así no tendría objeto el análisis. (Etchegoyen, 1999, p. 317) 

Incluso un psicoanalista como Lacan (2011) critica duramente a los psicoanalistas que 
adoptan una postura, llamémosla así, de psicoterapeuta de apoyo: “Lo que está en juego 
se encuentra verdaderamente al alcance de la mano, al alcance en todo caso del 
psicoanalista, que da testimonio de ello cuando habla de algo serio y no de sus resultados 
terapéuticos” (p. 35). 

Esto no quiere decir, por otro lado, que el accionar del psicoanalista, o del psicoterapeuta 
psicoanalítico, no implique la definición de objetivos de trabajo en la clínica; al contrario, 
puede afirmarse que sus objetivos son rigurosamente construidos y que estarán definidos 
sin perder de vista la individualidad de su consultante; y sustentados, además, en un marco 
teórico que se respetará éticamente para no caer en eclecticismos pragmáticos. 

Tomemos por ejemplo los criterios de curación de Hartmann, es decir, el 
reforzamiento del área libre de conflictos y, consiguientemente, una mejor 
adaptación a la realidad, y comparémoslo con lo que propone Klein cuando afirma 
que hay que elaborar las angustias paranoides y depresivas. Puestas así las cosas, 
la diferencia es notoria e irreductible. Klein dijo siempre, sin embargo, siguiendo al 
Freud de Duelo y melancolía, que uno de los elementos fundamentales de la 
posición depresiva es el contacto con el objeto, es decir con la realidad. El duelo, 
decía Freud, consiste en que la realidad nos muestra dolorosamente que el objeto 
no está; y el duelo, para Klein, consiste en poder aceptar la realidad psíquica y 
externa como son. Si bien Hartmann no habla de duelo, su adaptación a la realidad 
le viene de Freud. Hartmann y Klein, entonces, tienen que convenir en que el 
analizado debería terminar su análisis con un mejor contacto con la realidad que el 
que tenía antes de empezar. Tomemos otro criterio, como el de Lacan, por ejemplo, 
el acceso al orden simbólico. Lacan siempre se enoja con Hartmann y tiene sus 
razones, pero no sé si tiene razón. Considerando pedestremente el criterio de 
adaptación de Hartmann suena sociológico y es para Lacan repugnante. Yo, 
personalmente, tengo muchos desacuerdos con Hartmann pero no lo creo un autor 
superficial ni un simple representante del American way of life. Si uno juzga 
desapasionadamente lo que dice Lacan cae en la cuenta de que hay que abandonar 



 
17 

el orden imaginario, que es el orden de las relaciones duales y narcisísticas, para 
elaborar un tipo de pensamiento conceptual o abstracto que él llama simbólico. Ese 
pensamiento es el que permite el acceso al orden de lo real. Claro que lo real debe 
ser distinto que lo real para Hartmann; pero también es innegable que emplean la 
misma palabra. 

Son sólo ejemplos para mostrar que, sin desconocer la diversidad de las teorías, 
hay que ver siempre dónde discrepamos. Un seguidor tan lúcido de Lacan como es 
Jacques-Alain Miller piensa que las ideas de Lacan sobre el acceso al orden 
simbólico son parecidas a las de Klein sobre la posición depresiva. Porque la función 
del psicoanalista, dice Miller, consiste en desaparecer, en no permitir que la 
situación imaginaria domine el cuadro; el psicoanalista debe estar siempre en el 
lugar del gran Otro. Todo esto tiene que ver, para Miller, y yo creo que está en la 
verdad, con la posición depresiva de Melanie Klein y la pérdida de objeto. 

En resumen, si bien el tema de los factores curativos nos lleva inexorablemente a 
los problemas teóricos más complicados de nuestra disciplina y al punto en que las 
escuelas pueden quedar más enfrentadas, también es cierto que en la práctica del 
consultorio hay un acuerdo bastante amplio, que no deja de ser sorprendente, en 
cuando a la evaluación de los progresos del analizado. (Etchegoyen, 1999, pp. 581-
582) 

Hoy por hoy “la función del trabajo psicoanalítico trasciende el objetivo inicial de hacer 
consciente lo inconsciente; el desarrollo integral se coloca como el propósito central y la 
noción de cambio psíquico se amplía” (Ortiz, 2011, p. 13).  ¿Podría Jarré demostrar que, 
desde que se creó el psicoanálisis, y en la mayoría de los casos, los pacientes no han 
accedido, tras un largo y duro trabajo con un profesional del psicoanálisis, a una mejor 
comprensión e interacción con la realidad, al paso de la posición esquizo-paranoide a la 
depresiva, o al orden prevalente en el registro simbólico?; no hay manera de saberlo; y de 
cualquier modo, su demostración sólo sería posible en algún trabajo posterior, ya que, por 
lo menos en su El fraude, no encontramos pronunciamientos al respecto. 

  



 
18 

Conclusiones 

El que ahora escribe es consciente de lo modestos que resultan los alcances del presente 
trabajo; pero queda convencido de haber satisfecho los motivos que desde el principio 
dieron origen al mismo.  Queríamos contrastar las afirmaciones que juzgamos equivocadas 
contenidas en El fraude de Jarré con las de los psicoanalistas, y recurrimos para hacerlo a 
las palabras exactas que cada uno ha empleado al referirse al psicoanálisis como 
psicoterapia. Consideramos, entonces, que pueden darse por saldados los dos objetivos 
iniciales de este trabajo: 1) argumentar el porqué de nuestra inconformidad con el dicho de 
Jarré, y 2) haber construido un texto que pudiera ser de utilidad para quien desee contar 
con dos ópticas distintas, y opuestas, sobre el quehacer terapéutico del psicoanálisis: la de 
un crítico, y la de los psicoanalistas. 

El psicoanálisis, como modelo terapéutico, ha sido sometido, incluso antes de la muerte de 
Freud, y desde diferentes ópticas de trabajo, a un escrutinio apasionado que ha incluido, 
desde valiosos aportes y novedosas modificaciones, hasta vulgares ofensas y 
desinformadas críticas; no obstante, el psicoanálisis que desde 1896 es empleado para el 
tratamiento de pacientes con alguna dificultad emocional, es un modelo que continúa 
vigente.  Sigue habiendo institutos, asociaciones y universidades que ofrecen algún tipo de 
formación psicoanalítica (los cuales no siempre están totalmente de acuerdo entre sí); y 
esto indica que sigue habiendo gente que no sólo demanda la terapia psicoanalítica, sino 
que, además, aún existe quien desea trabajar como psicoanalista: ser psicoanalista. 

Freud sentó las bases de un método para conocer la mente, y a partir de ahí cada 
psicoanalista ha tomado el rumbo que su información, su emocionalidad, y su 
autoconocimiento le han indicado.  Pocas veces se tiene en cuenta que hablar de 
psicoanálisis es hablar de lo que los psicoanalistas han dicho.  Hoy no es Freud solamente; 
y aunque su pensamiento adelantado (y al mismo tiempo impresionantemente anclado) a 
su tiempo es capaz de responder por sí mismo a la crítica generalizada, actualmente se 
cuenta con mucha información proveniente de distintos puntos de la tierra que pueden dar 
cuenta de lo que en psicoanálisis se ha hecho. 

En algo sí coincidimos ciegamente con Jarré, en que “no hay cura milagrosa” en cuestiones 
de psiquismo.  Es entonces, ante la ausencia de una cura mágica para las dolencias del 
alma, cuando no quedará un mejor indicador de cura que el reconocimiento del sufriente de 
que ahora, tras un arduo, doloroso, y también gratificante trabajo, puede reconocerse en 
medio del todo, y puede hacerse cargo de su vida.  En resumen, lo único que busca la 
psicoterapia psicoanalítica es que el paciente pueda decir, finalmente: “a mí me sirvió”. 



 
19 

Nota final 

El fraude del psicoanálisis (2013) es un texto duro.  La consecuencia de su revisión ha sido 
la elaboración de este trabajo en el que se ha respondido firme pero respetuosamente a lo 
que en dicho texto se afirma sobre el quehacer terapéutico del psicoanálisis.  Nos 
deslindamos desde ahora de cualquier sentimiento de agresión experimentado por el autor 
de El fraude, y aclaramos que lo que de él sabemos, y nos interesa, se limita exclusivamente 
a lo dicho con respecto a psicoterapia psicoanalítica en su citado texto.  Cualquier 
percepción por parte de Jarré en un sentido diferente, será responsabilidad exclusivamente 
suya. 

 

 

 

 

  



 
20 

Referencias 

Bettelheim, B. (1988) Psicoanálisis de los cuentos de hadas. Distrito Federal: Grijalbo. 

Bloch, D. (2010) Para que la bruja no me coma. Fantasía y miedo de los niños al infanticidio. 
Distrito Federal: Siglo veintiuno. 

Braunstein, N. (2001) Psicología: ideología y ciencia. Distrito Federal: Siglo veintiuno. 

Coderch, J. (1990) Teoría y técnica de la psicoterapia psicoanalítica. Barcelona: Herder. 

Etchegoyen, R. H. (1999) Los fundamentos de la técnica psicoanalítica. Buenos Aires: 
Amorrortu. 

Freud, S. (1981a) La interpretación de los sueños I. Distrito Federal: Iztaccíhuatl. 

     (1981b) Nuevas aportaciones a la psicoanálisis. Distrito Federal: Iztaccíhuatl. 

     (1983) Introducción al psicoanálisis (II Teoría general de las neurosis). Distrito 
Federal: Iztaccíhuatl. 

    (1996) Autobiografía. Madrid: Alianza. 

      (1997) Introducción al narcisismo y otros ensayos. Madrid: Alianza. 

Fromm, E. (1991) Grandeza y limitaciones del pensamiento de Freud. Distrito Federal: Siglo 
veintiuno. 

Grassano E., Barenstein N., Dvoskin, S., Kosack, A., Mascheroni, S., Nudelman, M., Soler, 
S., y Tula R. (1995) El escenario del sueño. Buenos Aires: Paidós. 

Jarré, S. (2013) El fraude del psicoanálisis [Web log post]. Recuperado de 
http://www.sjarre.com.ar/2013/05/el-fraude-del-psicoanalisis.html 

Jung, C. (1971) La psicología de la transferencia. Distrito Federal: Siglo veintiuno. 

Lacan, J. (2011) Mi enseñanza. Buenos Aires: Paidós. 

Laplanche J. & Pontalis, J. (2004) Diccionario de psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós. 

Ortiz, E. (2011) La mente en desarrollo. Distrito Federal: Paidós. 

Ramírez, S. (2006) Infancia es destino. Distrito Federal: Siglo veintiuno. 

Wiener, A. M. (2008) Trabajando con sueños en psicoanálisis contemporáneo  (Tesis 
doctoral). Centro Eleia: Distrito Federal. 

 


