
Blog Psicocanálisis y Literatura.

Tiempo y Psocoanálisis.

Loza, Marco Antonio.

Cita:
Loza, Marco Antonio (2025). Tiempo y Psocoanálisis. Blog Psicocanálisis
y Literatura.

Dirección estable: https://www.aacademica.org/marco.antonio.loza/3

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pq6A/Mcz

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/marco.antonio.loza/3
https://n2t.net/ark:/13683/pq6A/Mcz
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


TIEMPO Y PSICOANÁLISIS (Primera Parte) 

Autor: Marco Antonio Loza Sanjinés 
 

«Mas yo no quiero el presente, quiero la realidad; quiero las cosas que existen no el tiempo 
que las mide.»  

Alberto Caeiro. Poemas Inconjuntos 

«—Le he contado todo esto —dijo—, como si ya hubiera ocurrido. También hubiera podido 
contarlo como si fuera a ocurrir en el futuro. Para mí, no hay demasiada diferencia.»  

Michael Ende. «Momo» 
 

Resumen 

Nuestro trabajo se basará en un concepto de Freud que Jacques Lacan llevó a su máxima 

expresión: Nachträglichkeit, “retroactividad” o como Lacan lo denomina: aprés-coup 

(lit."después del golpe") retroacción. Consideramos que este concepto "temporal" debe 

radicalizarse para entender el acto analítico y aclarar sobre la cura, que nosotros no vacilamos 

en calificar de "sanación". Al método de radicalizar la formulación de un concepto lo llamamos 

"exageración", tomando en vilo la visión de Gunther Anders en su ya célebre: «La 

Obsolescencia del Hombre», la exageración le sirve a Anders como un telescopio a un 

astrónomo o un microscopio a un químico, pues sin estos instrumentos quedarían 

desapercibidos objetos o componentes de la materia muy importantes. 

Introducción 

El tiempo que se vive en un sueño (objeto privilegiado del análisis), es un tiempo 

liberado/liberador del tiempo lineal, cronológico del mundo, como tal, implica una serie de 

conexiones, asociaciones libres (liberados del tiempo cronológico), en un “tiempo retardado” 

(Bergson dixit) que tienen un valor curativo en un tiempo oportuno (kairós). El sueño es 

“[m]itad muerte, mitad vida, los sueños son atemporales y capaces de representar, de albergar 

en esa atemporalidad todos los tiempos de la vida vaciados en la muerte y por ello son 

fugitivos y absolutos”, escribe María Zambrano en «El sueño y el tiempo» (1). Así como hay un 

“trabajo del sueño” también hay un “trabajo del tiempo”. 

Mientras que las psicologías o las terapias conductuales, al igual que los múltiples estilos de 

autoayuda, comprenden tareas infinitamente perfectibles, tal como manda la época actual, el 

psicoanálisis, por el contrario, desplaza la apuesta de la tarea infinita, tal como lo hizo Walter 

Benjamin considerando el mesianismo. Benjamín desplazó la apuesta filosófica de la tarea 

infinita a la noción de “Lösbarkeit” (“solucionalidad”, “resolubilidad”), que opone a la idea de 

progreso que está acorde con una concepción lineal, homogénea e infinita del tiempo. “¿Qué 

es el aura —se pregunta Walter Benjamin en «La obra de arte en la Época de su 

reproductibilidad técnica»— propiamente hablando? Una trama particular de espacio y 

tiempo: la aparición irrepetible de una lejanía por cercana que ésta pueda hallarse”. El tiempo 

contenido en el aura, es el instante que hace ver lo eterno; lejos del tiempo común que 

destruye, el tiempo del aura «realiza». Nos alejamos así del concepto de «progreso», 

cualquiera que fuese su contenido, nos alejamos del progreso que es sólo la cara ideológica del 

tiempo. 

En el acto analítico se demuestra una práctica lejos de un progreso, en el acto analítico se da 

—y esta es su condición— una “solucionalidad” (Lösbarkeit), se busca el eterno retorno de lo 



igual para escapar a cualquier posibilidad de un “más allá”. Asumir la muerte, del semejante y 

la propia en un tiempo futuro, es la apertura a la “resolubilidad” (Lösbarkeit) del verdadero 

acto. 

La poética del acontecer —sostiene Gastón Soublette (2)— es el suceder de la poesía, cuando 

la poesía se hace acto, es decir, cuando estalla en poética, como creación, como la voluntad de 

poder nietzscheano. La poética del acontecer tiene que ver con el destino, porque se dirige a 

un lugar preciso, único, preparado por el inconsciente de quien lo protagoniza o lo observa, el 

poeta —el que crea, de eso se trata— es alguien que juega con el espacio-tiempo, sabe hacer 

algo con ambos aspectos ineludibles de la existencia humana. El poeta juega con la analogía, lo 

semejante se vuelve ley, lo semejante es el doble, la repetición, el eterno retorno de lo igual 

nietzscheano. 

El acto analítico tiene mucho de esta poética del acontecer, la interpretación es la analogía, lo 

semejante que cura lo semejante, una dosis de homeopatía de palabra (simila similibus 

curentur), pero con la condición de estar fuera del sentido; en el afuera de la lluvia de 

vocablos, la voz, en su extrema posición, la voz que pertenece y no al lenguaje, que pertenece 

y no al organismo, que pertenece y no al cuerpo, toma su lugar como el objeto “a” por 

excelencia. Fuera del mundo puramente causal, fenoménico, acogemos la poética del 

lenguaje, su cuerpo y su misterio, la verdad queda desvelada como error, como ese error con 

el que el sujeto se siente cómodo y le “ayuda a vivir”. 

En la clínica nos encontramos con un relato, una declaración, a la manera de la enunciación de 
“sostiene Pereira” de la novela de Antonio Tabucchi, en el que se da una “hermenéutica 
conjetural”, “sostiene Pereira” pero no sabemos si lo que sostiene es o no verdadero, es —
desde el punto de vista del lector— una conjetura, sí sabemos que “él sostiene”, es decir, eso 
que sostiene, a su vez, lo sostiene, lo regenera, lo acaece, le hace surgir como sujeto. Sostiene 
Pereira, en el tiempo del relato, su propia panoplia, aquello que ha erigido como defensa 
frente al otro que toma nota de su declaración. El tiempo de “sostiene Pereira” es el presente, 
pero lo que cuenta o el contenido de lo que sostiene está en otro tiempo, ése es el tiempo que 
nos proponemos conceptualizar aquí.  
Y lo haremos según dos aspectos: (a) la lectura del tiempo, es decir, la relación de un sujeto 
con su historia a partir de la interpretación y (b) el tiempo del acto analítico, es decir, la 
temporalidad de la experiencia psicológica de la sesión analítica. 
 
Un futuro anterior 

«[…] no 
las palabras  
no hacen el amor 
hacen la ausencia 
si digo agua ¿beberé? 
si digo pan ¿comeré?» 
Alejandra Pizarnik. «En esta noche, en este mundo» 
 
La palabra es anticipación, «lo que habré sido para o que estoy llegando a ser». Al poema de 

Pizarnik, que nos sirve de epígrafe, le falta un verso que va de suyo, que hace cauce, que dirige 

todo el poema, pero que permanece velado: «si digo muerte ¿moriré?». Blanca Wiethüchter 

(3) nos aclara que ¿acaso no lo ha enunciado durante todo su poema?, sin saberlo (o quizá sí), 

Pizarnik se ha condenado —al omitirlo— a unir la palabra y la cosa, el signo y el referente, ha 

anticipado la muerte de la cosa. La palabra anticipa la muerte porque el “Dasein” está obligado 



a ocultar su “ser-para-la-muerte”, «¿[e]s que su discurso le permite huir de la certeza?» —se 

pregunta Levinas— (4), así es, y esta huida es su verdadera relación con la muerte, utiliza la 

palabra para escapar a la muerte, lo que a su vez testimonia de su certeza, “[e]s su huida ante 

la muerte lo que da fe de la muerte”.  

El acercamiento o, más bien, la anticipación, por la palabra a la muerte se hace necesaria para 

tener un otro comienzo de la concepción de la historia, lo temporal debe partir de la vida 

fáctica y desde allí alcanzar el sentido del tiempo, lejos de la conciencia pura de la idea de 

tiempo. Así pues, el Psicoanálisis funda una nueva relación con lo temporal y con el tiempo, 

partiendo del sujeto y de su historia fáctica. 

Gerard Genette ya lo había sugerido al estudiar el tiempo del relato, el constata que cualquier 

relato está dividido en dos temporalidades, que Christian Metz llama “tiempo de la historia” y 

“tiempo del relato”, tiempo de la “cosa-contada” y el tiempo del relato o: “tiempo del tiempo 

del significado y tiempo del significante”. 

La palabra es, ante todo, anticipación y, por tanto, variedad, el sujeto ama la variedad, aunque 

lo que le ocupará, según tome decisiones, sea siempre sólo aparentemente diverso, pues se da 

la “convergencia de cuanto más cambia, más se trata de lo mismo, es el “Durcharbeitung” 

freudiano, el “trabajo de elaboración” de toda interpretación. 

Aquí entramos plenamente en el tiempo del relato que el paciente nos dirige y que 

escuchamos como “significatividad” (cf. Ser y Tiempo de Heidegger y al Hegel de la 

Fenomenología), lo característico de la vida en el ser hablante, la vida fáctica, inmediata y 

realmente vivida, ya que la vida no es un concepto general, no puede serlo cuando se trata del 

parlêtre, la vida es siempre respecto de lo que está en el momento presente, es decir, no solo 

las cosas tienen significado, implica que en nuestra relación inmediata, las cosas nos dicen 

algo, nos significan algo, algo nos es significativo, nos encontramos involucrados con las cosas, 

y que lo que escuchamos nos afecta, nos conmueve; según esto, existir es estar en medio de 

significaciones, entre las cosas que nos dicen algo que “comprendemos”, entonces, al final, la 

significatividad quiere decir que todo descubrimiento es, inevitablemente, una traducción, «a 

los significados les brotan las palabras» dice Heidegger. 

Este ya estar en la “significatividad”, quiere decir, al mismo tiempo, que una vez que las cosas 

nos significan algo y brotan las palabras, ya estamos instalados en la temporalidad, una 

temporalidad cuyo punto de división, en el sentido de separar, de “Introducir la discordia o el 

desacuerdo entre personas o colectividades: «Divide y vencerás»” (Diccionario De María 

Moliner), es el presente, «[a]hora bien, este «presente», a su vez, tiene como referencia 

temporal únicamente un dato lingüístico: la coincidencia del acontecimiento descrito con la 

instancia del discurso que lo describe.» [Mais toujours la ligne de partage est une référence au 

«présent». Or ce «présent» son tour n’a comme référence temporelle qu’une donnée 

linguistique: la coincidence de l’événement décrit avec l’instance de discours qui le décrit.] (5) 

Benveniste. French, 262-263 

Sin importar la lengua de que se trate, Emile Benveniste, sostiene que estructuralmente, 

“Independientemente del tipo de lengua, observamos en todas partes una cierta organización 

lingüística de la noción de tiempo”. [Quel que soit le type de langue, on constate partout une 

certaine organisation linguistique de la notion de temps.]. En otras palabras: «hay tiempo 

porque hay lenguaje» (6) [Kristeva, La revuelta, 46]. 



De acuerdo con lo dicho, en la expresión “el tiempo del relato” encontramos una tautología, 

un relato ya es tiempo, sólo puede presentarse como temporalidad, en la línea divisoria del 

presente. 

Así, el tiempo de la espera es el que se instala entre la anticipación imaginaria y el cálculo 

simbólico y su eventual concreción en el acto. Se trata de un tiempo “ansioso de goce”. La 

paradoja consiste, pues, en que sólo se logra cancelar el pasado cuando se lo mantiene 

presente en la narración que lo evoca. Sí y sólo sí, se relata el pasado como si fuera un 

presente que no cesa de transcurrir. Todo relato es, así mismo, memoria de una pérdida, de lo 

que ya no está y se ha perdido (las tres figuras del objeto de la falta: frustración, privación, 

castración) sólo podemos contarlo, es decir lo transformamos en relato, en tiempo. 

Paolo Virno [El Recuerdo del Presente] (7), comentando la frase de Agustín de Hipona que se 
encuentra en sus «Confesiones» (8), sostiene que esta concepción del tiempo de Agustín es 
válida para lo real pero no para lo posible, frente a lo potencial es preminente el pasado, así 
habría que decir: “pasado del pasado” o “recuerdo del presente”, “pasado del presente” o ése 
efecto temporal ampliamente psicoanalítico: déjà vu, y “pasado del futuro” o “habré sido”. Se 
trata, dice Virno, de un pasado que nunca fue actual, una forma pura de la anterioridad, esto 
sería precisamente lo posible, la traducción temporal de la categoría aristotélica. Así, con la 
interpretación que hace Virno de la frase de Agustín, entramos de lleno en la visión de un 
“futuro anterior”, anterior a la imagen de un pasado consumado e irreversible. 
 
Notas y bibliografía 

(1) María Zambrano en: «El sueño y el tiempo». (Madrid: Ediciones Siruela, 1998). Pág. 145 

(2) Gastón Soublette. «La Poética del Acontecer». (Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 

2007) 

(3) Blanca Wiethüchter. “Si digo muerte ¿moriré? Gestos románticos en la literatura 

latinoamericana”. Cuadernos de Literatura Nº 2, La Paz-Bolivia, 1997 

(4) Emmanuel Levinas. “Dios, la muerte y el tiempo”. Trad. María Luisa Rodríguez. (Madrid: 

Ediciones Cátedra, 2008). Pág. 66 

(5) Emile Benveniste. «Problémes de linguistique générale». (París: Editions Gallimard, 1966). 

Págs: 262-263 

(6) Julia Kristeva. «La revuelta íntima». Trad. Irene Agoff. (Buenos Aires: Edudeba, 2001). Pág. 

46 

(7) Paolo Virno. «El Recuerdo del Presente». Trad. Eduardo Sadier. (Buenos Aires: Paidós, 

2003) 

(8) «Lo que ahora resulta límpido y claro es que ni las cosas futuras ni las pasadas existen, ni es 
con propiedad como se dice: "Hay tres tiempos, pasado, presente y futuro". Tal vez sería más 
propio decir: "Hay tres tiempos, presente de lo pasado, presente de lo presente, y presente de 
lo futuro". Pues estas tres cosas existen de algún modo en el alma y no las veo en otra parte: el 
presente de lo pasado es la memoria; el presente de lo presente, la atención; el presente de lo 
futuro, la expectación. Si se nos permite decirlo, yo veo tres tiempos; lo admito, son tres. Que 
se diga, entonces, que los tiempos son tres, pasado, presente y futuro, como abusa la 
costumbre decir; se diga. No me preocupo por eso, ni me opongo, ni lo reprendo, con tal de 
que se entienda lo que se está diciendo: ni que aquello que es futuro existe ya, ni que aquello 
que es pretérito existe ahora. De pocas cosas hablamos con propiedad; de muchas, sin ella. 



Pero se entiende lo que queremos decir.» Agustín de Hipona. «Confesiones». XI, cap. XX, 26. 
Trad. Silvia Magnavacca. (Buenos aires: Losada, 2005). Pág. 332 
 
(*) NOTICIA SOBRE LA IMAGEN: A Model of the Cosmos in the ancient Greek Antikythera 

Mechanism = Un modelo del cosmos en el antiguo mecanismo griego de Antikythera 

Modelo computacional de la visualización del cosmos. En el centro, la cúpula de la Tierra, la 

fase de la Luna y su posición en el Zodíaco; luego, anillos para Mercurio, Venus, Sol, Marte, 

Júpiter, Saturno, con marcadores de "pequeña esfera" y marcadores más pequeños para 

oposiciones. Las marcas de escala y las letras índice para los ciclos sinódicos de los planetas 

están inscritas en los anillos planetarios. Rodeándolos, el Zodíaco y el Calendario Egipcio. El 

anillo del Sol verdadero tiene una "pequeña esfera dorada" con "aguja". Cuando las agujas de 

la Luna y el Sol coinciden, la esfera de la Luna se muestra negra para Luna Nueva; cuando las 

agujas están en lados opuestos, la esfera de la Luna se muestra blanca para Luna Llena. La 

Cabeza de la Mano del Dragón muestra el nodo lunar ascendente; la Cola, el nodo 

descendente. Pequeños triángulos en el anillo del Sol verdadero, cerca de la aguja, muestran 

límites de eclipse más amplios y más estrechos. Los eclipses son posibles si la Mano del Dragón 

está dentro de estos límites. Cuando el puntero lunar se encuentra delante de la Cabeza del 

Dragón, la Luna está al sur del nodo; después, al norte, a la inversa para el nodo descendente. 

Un puntero de fecha está unido a un estrecho anillo de fecha, que muestra la fecha en el 

calendario egipcio. Tomado de: Freeth, T., Higgon, D., Dacanalis, A. et al. A Model of the 

Cosmos in the ancient Greek Antikythera Mechanism. Sci Rep 11, 5821 (2021). 

https://doi.org/10.1038/s41598-021-84310-w 


