Blog Psicocanalisis y Literatura.

Tiempo y Psocoanalisis.
Loza, Marco Antonio.

Cita:
Loza, Marco Antonio (2025). Tiempo y Psocoanalisis. Blog Psicocanalisis
y Literatura.

Direccidn estable: https://www.aacademica.org/marco.antonio.loza/3

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/pg6A/Mcz

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons.
@ Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/marco.antonio.loza/3
https://n2t.net/ark:/13683/pq6A/Mcz
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

TIEMPO Y PSICOANALISIS (Primera Parte)
Autor: Marco Antonio Loza Sanjinés

«Mas yo no quiero el presente, quiero la realidad; quiero las cosas que existen no el tiempo
qgue las mide.»
Alberto Caeiro. Poemas Inconjuntos

«—Le he contado todo esto —dijo—, como si ya hubiera ocurrido. También hubiera podido
contarlo como si fuera a ocurrir en el futuro. Para mi, no hay demasiada diferencia.»
Michael Ende. «Momo»

Resumen

Nuestro trabajo se basara en un concepto de Freud que Jacques Lacan llevd a su maxima
expresién: Nachtrdglichkeit, “retroactividad” o como Lacan lo denomina: aprés-coup
(lit."después del golpe") retroaccién. Consideramos que este concepto "temporal" debe
radicalizarse para entender el acto analitico y aclarar sobre la cura, que nosotros no vacilamos
en calificar de "sanacion". Al método de radicalizar la formulacidon de un concepto lo llamamos
"exageracion", tomando en vilo la vision de Gunther Anders en su ya célebre: «La
Obsolescencia del Hombre», la exageracidn le sirve a Anders como un telescopio a un
astronomo o un microscopio a un quimico, pues sin estos instrumentos quedarian
desapercibidos objetos o componentes de la materia muy importantes.

Introduccion

El tiempo que se vive en un suefio (objeto privilegiado del analisis), es un tiempo
liberado/liberador del tiempo lineal, cronoldgico del mundo, como tal, implica una serie de
conexiones, asociaciones libres (liberados del tiempo cronoldgico), en un “tiempo retardado”
(Bergson dixit) que tienen un valor curativo en un tiempo oportuno (kairds). El suefo es
“[m]itad muerte, mitad vida, los suefios son atemporales y capaces de representar, de albergar
en esa atemporalidad todos los tiempos de la vida vaciados en la muerte y por ello son
fugitivos y absolutos”, escribe Maria Zambrano en «El suefio y el tiempo» (1). Asi como hay un
“trabajo del suefio” también hay un “trabajo del tiempo”.

Mientras que las psicologias o las terapias conductuales, al igual que los multiples estilos de
autoayuda, comprenden tareas infinitamente perfectibles, tal como manda la época actual, el
psicoandlisis, por el contrario, desplaza la apuesta de la tarea infinita, tal como lo hizo Walter
Benjamin considerando el mesianismo. Benjamin desplazo la apuesta filosdfica de la tarea
infinita a la nocion de “Losbarkeit” (“solucionalidad”, “resolubilidad”), que opone a la idea de
progreso que estd acorde con una concepcion lineal, homogénea e infinita del tiempo. “¢Qué
es el aura —se pregunta Walter Benjamin en «La obra de arte en la Epoca de su
reproductibilidad técnica»— propiamente hablando? Una trama particular de espacio y
tiempo: la aparicidn irrepetible de una lejania por cercana que ésta pueda hallarse”. El tiempo
contenido en el aura, es el instante que hace ver lo eterno; lejos del tiempo comun que
destruye, el tiempo del aura «realiza». Nos alejamos asi del concepto de «progreso»,
cualquiera que fuese su contenido, nos alejamos del progreso que es sélo la cara ideolégica del
tiempo.

En el acto analitico se demuestra una practica lejos de un progreso, en el acto analitico se da
—vy esta es su condicion— una “solucionalidad” (Losbarkeit), se busca el eterno retorno de lo



igual para escapar a cualquier posibilidad de un “mas alld”. Asumir la muerte, del semejante y
la propia en un tiempo futuro, es la apertura a la “resolubilidad” (Losbarkeit) del verdadero
acto.

La poética del acontecer —sostiene Gaston Soublette (2)— es el suceder de la poesia, cuando
la poesia se hace acto, es decir, cuando estalla en poética, como creacién, como la voluntad de
poder nietzscheano. La poética del acontecer tiene que ver con el destino, porque se dirige a
un lugar preciso, Unico, preparado por el inconsciente de quien lo protagoniza o lo observa, el
poeta —el que crea, de eso se trata— es alguien que juega con el espacio-tiempo, sabe hacer
algo con ambos aspectos ineludibles de la existencia humana. El poeta juega con la analogia, lo
semejante se vuelve ley, lo semejante es el doble, la repeticion, el eterno retorno de lo igual
nietzscheano.

El acto analitico tiene mucho de esta poética del acontecer, la interpretacion es la analogia, lo
semejante que cura lo semejante, una dosis de homeopatia de palabra (simila similibus
curentur), pero con la condicién de estar fuera del sentido; en el afuera de la lluvia de
vocablos, la voz, en su extrema posicidn, la voz que pertenece y no al lenguaje, que pertenece
y no al organismo, que pertenece y no al cuerpo, toma su lugar como el objeto “a” por
excelencia. Fuera del mundo puramente causal, fenoménico, acogemos la poética del
lenguaje, su cuerpo y su misterio, la verdad queda desvelada como error, como ese error con

el que el sujeto se siente comodo y le “ayuda a vivir”.

En la clinica nos encontramos con un relato, una declaracién, a la manera de la enunciaciéon de
“sostiene Pereira” de la novela de Antonio Tabucchi, en el que se da una “hermenéutica
conjetural”, “sostiene Pereira” pero no sabemos si lo que sostiene es o no verdadero, es —
desde el punto de vista del lector— una conjetura, si sabemos que “él sostiene”, es decir, eso
que sostiene, a su vez, lo sostiene, lo regenera, lo acaece, le hace surgir como sujeto. Sostiene
Pereira, en el tiempo del relato, su propia panoplia, aquello que ha erigido como defensa
frente al otro que toma nota de su declaracién. El tiempo de “sostiene Pereira” es el presente,
pero lo que cuenta o el contenido de lo que sostiene esta en otro tiempo, ése es el tiempo que
nos proponemos conceptualizar aqui.

Y lo haremos segln dos aspectos: (a) la lectura del tiempo, es decir, la relacién de un sujeto
con su historia a partir de la interpretacion y (b) el tiempo del acto analitico, es decir, la
temporalidad de la experiencia psicoldgica de la sesién analitica.

Un futuro anterior

«[...] no

las palabras

no hacen el amor

hacen la ausencia

si digo agua ébeberé?

si digo pan écomeré?»

Alejandra Pizarnik. «En esta noche, en este mundo»

La palabra es anticipacién, «lo que habré sido para o que estoy llegando a ser». Al poema de
Pizarnik, que nos sirve de epigrafe, le falta un verso que va de suyo, que hace cauce, que dirige
todo el poema, pero que permanece velado: «si digo muerte ¢ moriré?». Blanca Wiethlichter
(3) nos aclara que ¢acaso no lo ha enunciado durante todo su poema?, sin saberlo (o quiza si),
Pizarnik se ha condenado —al omitirlo— a unir la palabra y la cosa, el signo y el referente, ha
anticipado la muerte de la cosa. La palabra anticipa la muerte porque el “Dasein” esta obligado



a ocultar su “ser-para-la-muerte”, «é[els que su discurso le permite huir de la certeza?» —se
pregunta Levinas— (4), asi es, y esta huida es su verdadera relacion con la muerte, utiliza la
palabra para escapar a la muerte, lo que a su vez testimonia de su certeza, “[e]s su huida ante
la muerte lo que da fe de la muerte”.

El acercamiento o, mas bien, la anticipacidn, por la palabra a la muerte se hace necesaria para
tener un otro comienzo de la concepcidn de la historia, lo temporal debe partir de la vida
factica y desde alli alcanzar el sentido del tiempo, lejos de la conciencia pura de la idea de
tiempo. Asi pues, el Psicoanalisis funda una nueva relacion con lo temporal y con el tiempo,
partiendo del sujeto y de su historia factica.

Gerard Genette ya lo habia sugerido al estudiar el tiempo del relato, el constata que cualquier
relato esta dividido en dos temporalidades, que Christian Metz llama “tiempo de la historia” y
“tiempo del relato”, tiempo de la “cosa-contada” y el tiempo del relato o: “tiempo del tiempo
del significado y tiempo del significante”.

La palabra es, ante todo, anticipacién vy, por tanto, variedad, el sujeto ama la variedad, aunque
lo que le ocupard, segun tome decisiones, sea siempre sélo aparentemente diverso, pues se da
la “convergencia de cuanto mas cambia, mas se trata de lo mismo, es el “Durcharbeitung”
freudiano, el “trabajo de elaboracién” de toda interpretacion.

Aqui entramos plenamente en el tiempo del relato que el paciente nos dirige y que
escuchamos como “significatividad” (cf. Ser y Tiempo de Heidegger y al Hegel de la
Fenomenologia), lo caracteristico de la vida en el ser hablante, la vida factica, inmediata y
realmente vivida, ya que la vida no es un concepto general, no puede serlo cuando se trata del
parlétre, la vida es siempre respecto de lo que esta en el momento presente, es decir, no solo
las cosas tienen significado, implica que en nuestra relacién inmediata, las cosas nos dicen
algo, nos significan algo, algo nos es significativo, nos encontramos involucrados con las cosas,
y que lo que escuchamos nos afecta, nos conmueve; segun esto, existir es estar en medio de
significaciones, entre las cosas que nos dicen algo que “comprendemos”, entonces, al final, la
significatividad quiere decir que todo descubrimiento es, inevitablemente, una traduccidn, «a
los significados les brotan las palabras» dice Heidegger.

Este ya estar en la “significatividad”, quiere decir, al mismo tiempo, que una vez que las cosas
nos significan algo y brotan las palabras, ya estamos instalados en la temporalidad, una
temporalidad cuyo punto de divisidn, en el sentido de separar, de “Introducir la discordia o el
desacuerdo entre personas o colectividades: «Divide y venceras»” (Diccionario De Maria
Moliner), es el presente, «[a]hora bien, este «presente», a su vez, tiene como referencia
temporal Unicamente un dato lingtistico: la coincidencia del acontecimiento descrito con la
instancia del discurso que lo describe.» [Mais toujours la ligne de partage est une référence au
«présent». Or ce «présent» son tour n’a comme référence temporelle qu’une donnée
linguistique: la coincidence de I'’événement décrit avec I'instance de discours qui le décrit.] (5)
Benveniste. French, 262-263

Sin importar la lengua de que se trate, Emile Benveniste, sostiene que estructuralmente,
“Independientemente del tipo de lengua, observamos en todas partes una cierta organizacion
linglistica de la nocidn de tiempo”. [Quel que soit le type de langue, on constate partout une
certaine organisation linguistique de la notion de temps.]. En otras palabras: «hay tiempo
porque hay lenguaje» (6) [Kristeva, La revuelta, 46].



De acuerdo con lo dicho, en la expresidn “el tiempo del relato” encontramos una tautologia,
un relato ya es tiempo, sélo puede presentarse como temporalidad, en la linea divisoria del
presente.

Asi, el tiempo de la espera es el que se instala entre la anticipacién imaginaria y el calculo
simbdlico y su eventual concrecidn en el acto. Se trata de un tiempo “ansioso de goce”. La
paradoja consiste, pues, en que sélo se logra cancelar el pasado cuando se lo mantiene
presente en la narracién que lo evoca. Siy sdlo si, se relata el pasado como si fuera un
presente que no cesa de transcurrir. Todo relato es, asi mismo, memoria de una pérdida, de lo
gue ya no estd y se ha perdido (las tres figuras del objeto de la falta: frustracion, privacion,
castracion) sélo podemos contarlo, es decir lo transformamos en relato, en tiempo.

Paolo Virno [El Recuerdo del Presente] (7), comentando la frase de Agustin de Hipona que se
encuentra en sus «Confesiones» (8), sostiene que esta concepcién del tiempo de Agustin es
valida para lo real pero no para lo posible, frente a lo potencial es preminente el pasado, asi
habria que decir: “pasado del pasado” o “recuerdo del presente”, “pasado del presente” o ése
efecto temporal ampliamente psicoanalitico: déja vu, y “pasado del futuro” o “habré sido”. Se
trata, dice Virno, de un pasado que nunca fue actual, una forma pura de la anterioridad, esto
seria precisamente lo posible, la traduccidon temporal de la categoria aristotélica. Asi, con la
interpretacién que hace Virno de la frase de Agustin, entramos de lleno en la visién de un

“futuro anterior”, anterior a la imagen de un pasado consumado e irreversible.

Notas y bibliografia
(1) Maria Zambrano en: «El suefio y el tiempo». (Madrid: Ediciones Siruela, 1998). Pag. 145

(2) Gastén Soublette. «La Poética del Acontecer». (Santiago de Chile: Editorial Universitaria,
2007)

(3) Blanca Wiethtichter. “Si digo muerte émoriré? Gestos romanticos en la literatura
latinoamericana”. Cuadernos de Literatura N2 2, La Paz-Bolivia, 1997

(4) Emmanuel Levinas. “Dios, la muerte y el tiempo”. Trad. Maria Luisa Rodriguez. (Madrid:
Ediciones Catedra, 2008). Pag. 66

(5) Emile Benveniste. «Problémes de linguistique générale». (Paris: Editions Gallimard, 1966).
Pags: 262-263

(6) Julia Kristeva. «La revuelta intima». Trad. Irene Agoff. (Buenos Aires: Edudeba, 2001). Pag.
46

(7) Paolo Virno. «El Recuerdo del Presente». Trad. Eduardo Sadier. (Buenos Aires: Paidos,
2003)

(8) «Lo que ahora resulta limpido y claro es que ni las cosas futuras ni las pasadas existen, ni es
con propiedad como se dice: "Hay tres tiempos, pasado, presente y futuro". Tal vez seria mas
propio decir: "Hay tres tiempos, presente de lo pasado, presente de lo presente, y presente de
lo futuro". Pues estas tres cosas existen de algun modo en el almay no las veo en otra parte: el
presente de lo pasado es la memoria; el presente de lo presente, la atencidn; el presente de lo
futuro, la expectacidn. Si se nos permite decirlo, yo veo tres tiempos; lo admito, son tres. Que
se diga, entonces, que los tiempos son tres, pasado, presente y futuro, como abusa la
costumbre decir; se diga. No me preocupo por eso, ni me opongo, ni lo reprendo, con tal de
que se entienda lo que se esta diciendo: ni que aquello que es futuro existe ya, ni que aquello
que es pretérito existe ahora. De pocas cosas hablamos con propiedad; de muchas, sin ella.



Pero se entiende lo que queremos decir.» Agustin de Hipona. «Confesiones». XI, cap. XX, 26.
Trad. Silvia Magnavacca. (Buenos aires: Losada, 2005). Pag. 332

(*) NOTICIA SOBRE LA IMAGEN: A Model of the Cosmos in the ancient Greek Antikythera
Mechanism = Un modelo del cosmos en el antiguo mecanismo griego de Antikythera

Modelo computacional de la visualizacién del cosmos. En el centro, la cdpula de la Tierra, la
fase de la Luna y su posicién en el Zodiaco; luego, anillos para Mercurio, Venus, Sol, Marte,
Jupiter, Saturno, con marcadores de "pequefa esfera" y marcadores mas pequefios para
oposiciones. Las marcas de escala y las letras indice para los ciclos sinddicos de los planetas
estan inscritas en los anillos planetarios. Rodedndolos, el Zodiaco y el Calendario Egipcio. El
anillo del Sol verdadero tiene una "pequeiia esfera dorada" con "aguja". Cuando las agujas de
la Luna y el Sol coinciden, la esfera de la Luna se muestra negra para Luna Nueva; cuando las
agujas estdn en lados opuestos, la esfera de la Luna se muestra blanca para Luna Llena. La
Cabeza de la Mano del Dragdn muestra el nodo lunar ascendente; la Cola, el nodo
descendente. Pequefiios tridngulos en el anillo del Sol verdadero, cerca de la aguja, muestran
limites de eclipse mas amplios y mas estrechos. Los eclipses son posibles si la Mano del Dragén
estd dentro de estos limites. Cuando el puntero lunar se encuentra delante de la Cabeza del
Dragén, la Luna esta al sur del nodo; después, al norte, a la inversa para el nodo descendente.
Un puntero de fecha estd unido a un estrecho anillo de fecha, que muestra la fecha en el
calendario egipcio. Tomado de: Freeth, T., Higgon, D., Dacanalis, A. et al. A Model of the
Cosmos in the ancient Greek Antikythera Mechanism. Sci Rep 11, 5821 (2021).
https://doi.org/10.1038/s41598-021-84310-w



