
Primer Congreso Latinoamericano de Trabajo Social de la UNVM. VII Jornadas
Regionales de Trabajo Soc. IAPCS -UNVM, Villa María, 2021.

Feminismos del Sur: Aportes
para un Trabajo Social crítico y
feminista.

Agüero, Juan y Martínez, Silvana.

Cita:
Agüero, Juan y Martínez, Silvana (2021). Feminismos del Sur: Aportes
para un Trabajo Social crítico y feminista. Primer Congreso
Latinoamericano de Trabajo Social de la UNVM. VII Jornadas Regionales
de Trabajo Soc. IAPCS -UNVM, Villa María.

Dirección estable:
https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.tr
abajo.soc/80

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/exNH/x3d

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.trabajo.soc/80
https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.trabajo.soc/80
https://n2t.net/ark:/13683/exNH/x3d
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


Título: Feminismos del Sur: Aportes para un Trabajo Social crítico y feminista

Número de eje temático: 5

Primer autor: Agüero, Juan

Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social, Funes

3350, Código Postal 7600, Mar del Plata, juanagueroposadas@gmail.com

Segunda autora: Martínez, Silvana

Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social, Funes

3350, Código Postal 7600, Mar del Plata, silvanamartinezts@gmail.com

Palabras clave: Feminismos, Sur, Trabajo Social

Introducción

Este trabajo se basa en una investigación teórica sobre Feminismos del Sur e Intervención Social

desarrollada en la Universidad Nacional de Mar del Plata. Se entiende el Sur como metáfora del

sufrimiento  humano  sistemáticamente  causado  por  la  opresión  y  dominación  de  un  Norte

imperialista,  capitalista,  colonial  y  patriarcal.  Es  una  metáfora  geo-corpo-política  y

epistemológica muy potente  porque devela y problematiza los  dispositivos  utilizados para  la

opresión y dominación. En su larga trayectoria histórica, el movimiento feminista atravesó por

distintos momentos de lucha, que ampliaron y enriquecieron los debates. De esta manera, hoy ya

no podemos hablar de feminismo en singular  sino de feminismos en plural.  En este  devenir

histórico, la producción de conocimientos también se constituyó en uno de los campos de lucha

epistémica-política-ideológica. Desde la década de 1970, el feminismo denominado hegemónico

genera  un  profundo  debate  epistemológico  por  las  críticas  que  plantea  a  la  concepción

androcéntrica, sexista y patriarcal de la ciencia moderna. Este feminismo a su vez es criticado por

otros feminismos, identificados como Feminismos del Sur. Las críticas surgen por no tener en

cuenta las múltiples formas de opresión y las experiencias de vida de otras mujeres. También por

plantear el género como categoría homogénea, sin considerar su intersección con la raza, la clase

y la sexualidad. Además, surgen otros feminismos críticos que ponen el acento en la colonialidad

y en la herida colonial tales como los feminismos poscoloniales, descoloniales, indígenas, entre

otros.  En  el  trabajo  se  aborda  brevemente  una  discusión  acerca  de  lo  que  se  entiende  por

Feminismos del Sur. Luego, se explicitan las  vinculaciones de los Feminismos del Sur con los



estudios poscoloniales y descoloniales. Asimismo, se abordan los feminismos descoloniales y los

feminismos comunitarios. Finalmente se destacan algunos de aportes de los Feminismos del Sur

para un Trabajo Social crítico y feminista.

Feminismos del Sur

Para Catherine Moore Torres, cuando se habla de Sur no se alude solamente a América Latina,

África  y  Oriente  como territorios  geográficos,  sino  también  a  un  enfoque  epistemológico  y

simbólico  atravesado  por  la  experiencia  de  la  colonialidad  (Moore  Torres,  2018).  Para  esta

autora,  hay  dos  ideas  centrales  que  sostienen  la  apuesta  de  los  feminismos  poscoloniales  y

descoloniales. Una es la crítica interna a los feminismos hegemónicos de Occidente, en particular

a la idea de  mujer del tercer mundo como sujeto monolítico y a-histórico. Otra es la idea de

ruptura o desprendimiento epistémico desde la frontera o exterioridad, construida por la matriz de

la modernidad-colonialidad y que lleva a epistemologías otras. 

Es importante destacar que también las feministas comunitarias proponen una ruptura epistémica,

pero  no  basada  en  la  matriz  de  la  modernidad-colonialidad  sino  en  una  cosmogonía  de  la

sospecha, en el entronque patriarcal y en el cuerpo de las mujeres, donde se inscriben todas las

violencias  y  las  múltiples  opresiones  producidas  por  el  patriarcado,  el  colonialismo,  la

colonialidad y el capitalismo (Cabnal, 2010; Guzmán Arroyo, 2019). 

Estas  ideas,  construidas  por  el  feminismo comunitario,  exceden la  matriz  de la  modernidad-

colonialidad y la herida colonial. Además, son más profundas y radicales, porque recuperan la

sabiduría ancestral de los pueblos originarios y la tradición oral anterior a la invasión colonial

europea de  Abya Yala en 1492. Por este motivo, en este artículo se incluyen los feminismos

comunitarios  dentro  de  los  Feminismos  del  Sur,  pero  no  como  parte  de  los  feminismos

descoloniales.  Tanto  los  feminismos  poscoloniales  como  los  descoloniales,  y  también  los

feminismos  comunitarios,  tienen  en  común  una  postura  anticapitalista,  antirracista  y

antipatriarcal. Por compartir esta crítica radical al orden capitalista-patriarcal-moderno-colonial,

estos feminismos se denominan Feminismos del Sur, aunque también se denominan Feminismos

Periféricos o Feminismos-Otros por otras autoras, por ejemplo, Rocío Medina Martín (2013). 

Vinculaciones con los estudios Poscoloniales y Descoloniales

Los  estudios  poscoloniales  y  descoloniales  constituyen  el  principal  sustento  teórico,

epistemológico y político de las reflexiones y debates internos de los feminismos poscoloniales y



descoloniales.  Estos  estudios  se  diferencian  entre  sí  por  provenir  de  distintas  tradiciones

intelectuales,  experiencias  históricas  y  localizaciones  geográficas.  Los  estudios  poscoloniales

surgen en la India, Sureste Asiático y África, a partir del proceso de descolonización impulsado

por las Naciones Unidas en las décadas de 1950 y 1960. En este contexto, se conforma el Grupo

de Estudios Subalternos de la India, fundado por Ranajit Guha, que estudia la herencia cultural

del  colonialismo  británico  y  la  dominación  colonial  del  nacionalismo  indio.  El  concepto

subalterno, acuñado por Antonio Gramsci, es recuperado por este grupo. La crítica poscolonial se

construye con autores de la diáspora africana y negra de habla francesa como Frantz Fanon, Aimé

Césaire, Léopold Sédar Senghor, Édouard Glissant y la obra clásica  Orientalismo de Edward

Said (1978). Asimismo, este grupo es influenciado por el pensamiento posestructuralista francés,

principalmente por Michel Foucault, Jacques Derrida y Jacques Lacan.

El feminismo poscolonial tiene entre sus representantes más destacadas a Gayatri Chakravorty

Spivak y Chandra Talpade Mohanty, entre otras. Como sostiene Yetzy Villarroel Peña (2019),

estas feministas muestran, desde el giro lingüístico, la invisibilización del otro no occidental. Es

un  silenciamiento  estructural  dentro  de  la  narrativa  histórica,  en  la  cual  el  sujeto  válido  es

occidental.  Spivak  acuña  la  idea  de  violencia  epistémica y  Mohanty  la  de  colonialismo

discursivo. Asimismo, develan que el patriarcado no es la única opresión que sufren las mujeres,

que  el  género está  racializado y  que  la  raza es  siempre  generizada.  Muestran  la  resistencia

individual  y  colectiva  ante  la  dominación  y  critican  la  supuesta  superioridad  de  la  mujer

occidental que intenta instalarse como modelo para otras mujeres no occidentales.

Por su parte, los  estudios descoloniales se centran en la  diferencia colonial que se remonta a

1492. Se basan en tradiciones intelectuales diversas del pensamiento latinoamericano y de Abya

Yala. En América Latina no hubo procesos de descolonización como ocurrió en Asia y África en

las décadas de 1950 y 1960. Los estudios descoloniales toman como referencia autores como

Aníbal Quijano y Enrique Dussel cuyos aportes se inician en la década de 1960. En la década de

2000, se conforma el Grupo de Estudios Modernidad-Colonialidad, integrado por autores como

Arturo Escobar, Walter Mignolo, Edgardo Lander, Ramón Grosfoguel, Catherine Walsh, María

Lugones, Santiago Castro-Gómez, Nelson Maldonado Torres y, por supuesto, Aníbal Quijano y

Enrique Dussel.



Los estudios descoloniales rescatan, problematizan y son tributarios de muchas de las ideas que

fundamentaron  las  luchas  por  la  liberación  en  América  Latina.  Entre  estos  antecedentes  se

encuentran la teología de la liberación, la filosofía de la liberación, la pedagogía de la liberación,

las  teorías  de  la  dependencia,  la  educación  popular,  la  investigación-acción  participativa,  la

historia  oral,  el  indigenismo,  los  feminismos  negro  y  chicano,  los  estudios  culturales  y  los

estudios postcoloniales, entre otros (Martínez & Agüero, 2017).

Feminismos Descoloniales y Comunitarios

El movimiento feminista latinoamericano se inicia como un movimiento de mujeres, influenciado

por la  Década de la Mujer establecida por las Nacionales Unidas para el período 1975-1985.

También influenciado por la recuperación democrática, luego de largos períodos de dictaduras

cívico-militares.  En  sus  orígenes,  es  influenciado  por  los  feminismos  de  Europa  y  Estados

Unidos,  es  decir,  por  el  feminismo  hegemónico-blanco-académico-occidental-moderno.  En

consecuencia, su origen es marcadamente etnocéntrico y eurocentrado. 

En las décadas de 1980 y 1990 surge con fuerza un feminismo reconocido con el nombre de

feminismo  institucional,  por  sus  vinculaciones  con  las  universidades,  las  organizaciones  no

gubernamentales,  los  partidos  políticos  y  los  organismos  internacionales  que  financiaban

programas,  proyectos  y  líneas  de  investigación  sobre  mujeres  y  género.  Este  feminismo  es

criticado fuertemente por el feminismo autónomo, por su dependencia política y financiera, por el

academicismo  de  las  “especialistas  en  género”  y  por  constituir  un  neocolonialismo  y

neodesarrollismo  promovidos  por  Estados  Unidos  y  la  política  del  Nuevo  Orden  Mundial.

Contrariamente, el feminismo autónomo sostiene la necesidad de autoorganización y autogestión,

como  condición  de  posibilidad  para  la  construcción  de  pensamiento  crítico  y  de  prácticas

políticas autónomas.

La crítica del feminismo autónomo es compartida, ampliada y profundizada, a partir de la década

de 2000, por los  feminismos descoloniales. Esta expresión en plural incluye muchas formas de

feminismos.  En  estos  feminismos  hay  pluralidad  de  voces  y  lugares  de  enunciación.  Hay

heterogeneidades,  diálogos,  divergencias y diversas trayectorias históricas y posicionamientos

teóricos y políticos. Sin embargo, comparten la reinterpretación de la historia como crítica al

orden  patriarcal-capitalista-moderno-colonial.  También  comparten  la  crítica  al  feminismo

hegemónico-blanco-académico-burgués-occidental.



Los  feminismos  descoloniales comparten  la  crítica  a  la  manera  universal  de  pensar  la

subordinación de las mujeres. Rechazan la idea de mujer universal expresada en la categoría

género, tal como lo concibe el feminismo hegemónico. Proponen en cambio una relectura de la

historia de  Abya Yala desde un pensar situado, que considere las múltiples opresiones de raza,

sexo,  clase,  sexualidad  y  geopolítica.  En  este  sentido,  estos  feminismos  recuperan  la  lucha

política  de  las  mujeres  afrodescendientes  e  indígenas  de  nuestro  continente.  Estas  mujeres

denuncian  su  invisibilización  dentro  de  sus  propios  movimientos,  como  también  dentro  del

feminismo, mostrando su importancia en la resistencia y lucha contra el colonialismo. Se trata de

una  apuesta  política  a  la  desobediencia  epistémica que  permita  construir  nuevos  marcos

epistemológicos-teóricos-interpretativos de la  historia.  Se trata  de reconceptualizar  categorías,

rescatando la sabiduría de los pueblos originarios de Abya Yala que han resistido la colonialidad.

Los  feminismos  descoloniales  comparten  la  metáfora  de  la  herida colonial propuesta  por  la

feminista chicana lesbiana Gloria Ansaldúa, a quien Walter Mignolo reconoce como fundamental

en el devenir de su pensamiento decolonial (Medina Martín, 2013, p. 61). Entre las feministas

descoloniales  se  encuentran  María  Lugones,  Francesca  Gargallo  Celentani,  Sueli  Carneiro,

Karina  Ochoa,  Ochy  Curiel,  entre  muchas  otras.  La  descolonialidad  en  el  feminismo  fue

propuesta por María Lugones, integrante del Grupo de Estudios Modernidad-Colonialidad. Esta

filósofa argentina se basa en el concepto de interseccionalidad y el concepto de colonialidad del

poder. El primero fue construido por las mujeres feministas de color y las mujeres feministas del

Tercer Mundo. El segundo fue construido por Aníbal Quijano. 

Lugones (2011) propone el concepto de sistema moderno-colonial de género para visibilizar el

sometimiento, tanto de los hombres como de las mujeres de color, en todos los ámbitos de la vida

social.  Para  esta  autora,  es  necesario  reflexionar  sobre  la  opresión  de  género  racializada  y

capitalista,  es  decir  sobre la  colonialidad  del  género,  con el  fin  de superarla  a  través  de  un

feminismo  descolonial.  El  feminismo  descolonial  critica  la  modernidad  porque  organiza  el

pensamiento en categorías homogéneas, universales y dicotómicas. Esta crítica centra su interés

en la intersección entre raza, clase, sexualidad y género, que va más allá de la modernidad. Para

Yetzy Villarroel Peña, “Lugones le otorga al género el mismo poder explicativo que Quijano le

otorga  a  la  raza.  Por  tanto,  raza  y  género  se  convierten  en  categorías  inseparables  para

entender las opresiones de las mujeres” (Villarreal Peña, 2019, p. 111).



Los pueblos originarios de  Abya Yala y los pueblos africanos esclavizados han resistido a la

modernidad  capitalista  y  han  planteado  otras  formas  alternativas  de  organización  social  no

modernas-capitalistas. También han rechazado la dicotomía jerárquica entre lo humano y lo no

humano,  lo  humano referido a  lo  europeo civilizado y lo  no humano referido a  los pueblos

originarios  y  los  pueblos  africanos  esclavizados.  La  resistencia  de  estos  pueblos  fue  en  la

intimidad de la vida cotidiana. 

Dentro de los feminismos descoloniales, las feministas negras ponen el acento en la  raza y se

reconocen  como  feministas  negras  anti-raciales.  Para  estas  feministas,  la  raza determina  la

jerarquía de género en  Abya Yala.  Para  Sueli  Carneiro (2009) este  nuevo enfoque feminista

antirracista se identifica e integra a la lucha de los movimientos negros y también al movimiento

de mujeres. Configura una nueva identidad política que resulta de la condición específica de ser

mujer y negra. Las feministas negras descoloniales retoman los debates de las feministas negras

norteamericanas y las feministas de color y chicanas. Hooks bell recupera en 1981 la pregunta

formulada en 1851 por Sojouner Truth:  “¿No soy yo una mujer?”.  Esta pregunta interpela y

problematiza la categoría  mujer construida de manera homogénea, universal y unívoca por el

feminismo blanco-hegemónico. 

Esto  posibilita  deconstruir  el  ser-mujer y  el  no-ser-mujer.  Las  feministas  negras  y  de  color

plantean  por  tanto  la  interseccionalidad como  categoría  teórica-política-epistemológica

fundamental para deconstruir el ser-mujer. Esto permite comprender las propias experiencias de

vida de las mujeres racializadas. Por su parte, las feministas chicanas (Gloria Anzaldúa, Norma

Alarcón y Cherrie Moraga) construyen un pensamiento de frontera. Esto permite comprender la

experiencia de mestizaje y deconstruir las identidades cerradas y acabadas.

Tanto las feministas negras descoloniales como las feministas negras norteamericanas comparten

la  crítica  al  feminismo  blanco-hegemónico  por  su  construcción  con  pretensión  universal  de

categorías y marcos analíticos-interpretativos donde no se incluye la diversidad de experiencias

vividas por las mujeres negras y de color.  Una de estas cuestiones es la  división sexual  del

trabajo. Como lo relata Sueli Carneiro (2009), las mujeres negras trabajaron durante siglos como

esclavas,  labrando  la  tierra  o  en  las  calles,  vendiendo  o  prostituyéndose.  Por  esta  razón  no

entendían cuando las feministas blancas-hegemónicas decían que las mujeres tenían que ganar las



calles y salir a trabajar. Ellas, las feministas negras, ya lo habían hecho durante siglos como

esclavas.

Yuderkys Espinosa-Miñoso (2013) propone la categoría  racismo de género para comprender la

imposibilidad  de  las  feministas  blancas-hegemónicas  de  reconocer  su  lugar  de  privilegio  en

términos de raza  y clase.  En efecto,  ocultan su lugar  de  enunciación cuando hablan de “las

mujeres” al criticar el androcentrismo y el sexismo de la ciencia moderna. 

Por  otra  parte,  los  feminismos  comunitarios  provienen  de  distintas  comunidades  de  pueblos

originarios de  Abya Yala, fundamentalmente de mujeres  aymaras de Bolivia y mujeres  mayas-

xinkas de  Guatemala.  Las  feministas  aymaras se  autodefinen  como  feministas  comunitarias

antipatriarcales. Los dos grupos comparten un conjunto de ideas como feministas comunitarias.

Estas  ideas  se  fueron  construyendo  colectivamente  en  las  décadas  del  2000  y  2010.  Las

feministas  mayas-xinkas construyeron una propuesta que nace de los  cuerpos indignados y la

vida cotidiana de las mujeres originarias, no de las academias (Cabnal, 2018). Reinterpretan su

historia desde las múltiples opresiones sufridas, pero también desde las emancipaciones de las

mujeres originarias.

Algunas  referentes  de  los  feminismos  comunitarios  son  Adriana  Guzmán  Arroyo,  Jimena

Tejerina,  Diana  Vargas,  Julia  Castillo,  María  Galindo,  Lorena  Cabnal,  entre  otras.  Los

feminismos comunitarios  se  diferencian de otros  feminismos por  haber  construido  su propia

teoría  o  marco  interpretativo desde  lo  vivencial-comunitario-político.  Este  marco  teórico-

interpretativo  es  un  instrumento  de  lucha  política  para  la  liberación  y  la  emancipación,  la

descolonización del pensamiento y la despatriarcalización de los cuerpos. En este sentido, no

ponen el acento en el género -como otros feminismos- sino en el  patriarcado como categoría

explicativa de la opresión histórica ejercida sobre los cuerpos de las mujeres. 

Los feminismos comunitarios se diferencian de los feminismos descoloniales por el momento

histórico que cada uno toma como punto de partida de su construcción teórico-analítica. Para las

feministas descoloniales es la invasión de  Abya Yala en 1492 por los colonizadores europeos.

Para las feministas comunitarias la opresión sobre los cuerpos de las mujeres no comenzó en

1492  sino  que  hay  una  historia  ancestral  de  opresión  que  se  reforzó  y  profundizó  con  la

colonización. 



Las  feministas  comunitarias  entienden  el feminismo como  la  lucha  de  cualquier  mujer,  en

cualquier parte del mundo y en cualquier momento de la historia, que se rebela ante el patriarcado

que la oprime. Por su parte las feministas aymaras reconceptualizan el patriarcado definiéndolo

como “el” sistema de todas las opresiones, todas las discriminaciones y todas las violencias que

vive y sufre la humanidad (hombres, mujeres, personas intersexuales, cuerpos y no géneros) y la

naturaleza,  construido  históricamente  sobre  el  cuerpo  de  las  mujeres.  Además,  proponen  el

concepto  de  entronque  patriarcal para  explicar  cómo el  patriarcado  colonial  refuerza  y

profundiza  el  patriarcado  ancestral  que  ya  existía  antes  de  la  invasión  de  los  colonizadores

europeos (Guzmán Arroyo, 2019).

Las  feministas  mayas-xinkas ponen el  acento en la  relación  cuerpo-territorio-vida  cotidiana.

Construyen el concepto de territorio-cuerpo y el cuerpo como territorio como resistencia ante el

patriarcado ancestral y el patriarcado colonial. Consideran que el cuerpo de las mujeres ha sido

históricamente  el  territorio  en  disputa  de  estos  patriarcados,  para  asegurar  su  perpetuación.

Proponen el  territorio-cuerpo como lugar de enunciación y memoria corporal e histórica. En el

cuerpo-territorio habita  la  historia de la expropiación colonial.  También habitan las rebeldías

asociadas a su liberación y emancipación. El cuerpo tiene memoria,  la memoria habita en el

cuerpo (Cabnal, 2010). 

A su vez, el territorio-cuerpo se entronca en el territorio-tierra. Se interrelaciona con la memoria

larga de los pueblos, donde está el signo de la expropiación y la violencia colonial. Las feministas

comunitarias apuntan al corazón del patriarcado, el capitalismo y el colonialismo, al sostener que

el  cuerpo-territorio-tierra no  es  apropiable.  En  este  sentido,  rechazan  la  visión  clásica  de

propiedad  privada  y  derechos  individuales  sostenidos  por  el  liberalismo.  Afirman  que  los

derechos no son individuales sino colectivos. La comunidad es el lugar de la historia, la identidad

común y la memoria ancestral.

Las feministas comunitarias resignifican la noción de comunidad como idea troncal. Sostienen la

autonomía como principio organizativo antipatriarcal y descolonizador. Este principio garantiza

que la crítica o el disenso no sean considerados una traición a la comunidad, sino parte de su

propia dinámica. Conciben a cada integrante como una singularidad y no como reproducción

idéntica o como repetición individual de una totalidad. La autonomía garantiza que las relaciones



entre los miembros de la comunidad sean horizontales, recíprocas y democráticas (Moore Torres,

2018). 

Para las feministas  aymaras el feminismo occidental posicionó a las mujeres como individuas

frente a los hombres, buscando la igualdad o la diferencia. En cambio, el feminismo comunitario

plantea la reciprocidad entre hombres y mujeres en comunidad, como principio incluyente para

cuidar la  vida.  Resignificar  la comunidad implica pensarla  despojada de machismo, racismo,

clasismo,  sin  jerarquías,  sin  opresiones,  sin  violencias.  Pensarla  como  presencia,  existencia,

representación y decisión. Esta resignificación es el punto de partida y el punto de llegada para

transformar las relaciones entre hombres y mujeres en comunidad (Guzmán Arroyo, 2019). 

Los feminismos comunitarios han construido una propuesta con varios elementos de análisis que

permiten  interpretar  la  opresión  histórico-estructural  de  las  mujeres.  Por  un  lado,  recupera

elementos  del  patriarcado ancestral  y  de  los  fundamentalismos étnicos  dentro  de  las  propias

comunidades.  Por  otro lado,  recupera  elementos de la  memoria de las  mujeres  transgresoras

originarias. Lorena Cabnal (2018) los denomina femiologías o formas orales del lenguaje de las

ancestras. Esta feminista comunitaria rechaza la idea de mujeres indígenas victimizadas por el

sistema colonial de manera pasiva. Rescata en cambio las luchas y resistencias de las ancestras,

que han provisto vida y energía. 

Para comprender la subyugación histórica de las mujeres indígenas, Cabnal propone el concepto

de  cosmogonía, entendido como forma de interpretación de la vida en el mundo. Todo pueblo

ancestral tiene cosmogonía. A modo de ejemplo, para comprender la violencia hacia las mujeres

en las comunidades, las mayas-xinkas no utilizan la categoría género ni la categoría patriarcado,

porque son palabras del castellano colonial que muchas mujeres de las comunidades no hablan.

En cambio, utilizan la idea de desarmonización de la red de la vida, idea que viene del cuerpo ya

que las múltiples opresiones y formas de violencias construyen sentimientos en los cuerpos. A

partir de lo que se siente en el cuerpo, se van construyendo ideas para interpretar las relaciones

desiguales de poder que están totalmente naturalizadas. 

Para Lorena Cabnal (2018), la clave para desnaturalizar y construir otro esquema de pensamiento

es evidenciar y constatar lo que se siente en el cuerpo. Es necesario traer intencionalmente el

dolor de las múltiples opresiones que se sienten en el cuerpo para iniciar un proceso de liberación

y emancipación. Con este proceso se habilita en las mujeres el deseo de lo negado: de relaciones



más armónicas, conocer otros lugares, estar más con la naturaleza, conocer otras mujeres, otras

experiencias,  estudiar,  leer  o  lo  que  fuere.  El  cuerpo se  convierte  así  en  el  espacio  vital  de

constatación, tanto de la opresión como de la emancipación.

Cabnal denomina sospecha cosmogónica a la pregunta sobre por qué la situación de opresión que

viven las mujeres originarias. Esta sospecha lleva a la indignación y a la búsqueda de respuestas.

La búsqueda lleva al  sentir más que al pensar. Sentir constituye un acto vital de recuperación

epistémica en los cuerpos. Sentir es poner el cuerpo en experiencia. Esto permite descubrir el hilo

relacional de la memoria histórica de la opresión del patriarcado ancestral, que se manifiesta de

manera  diferente  al  patriarcado  colonial.  Interpretar  el  patriarcado  ancestral  y  las  disputas

territoriales y de los cuerpos de las mujeres indígenas anteriores al colonialismo, constituye un

acto de reivindicación política cosmogónica de las mujeres originarias. Además, con autoridad

epistémica  desde  los  cuerpos  que  han  vivido  estas  violencias.  Es  una  complejidad  que

desarmoniza la vida pero que al mismo tiempo trae una propuesta que vuelve a tejer desde la

emancipación (Cabnal, 2018). 

Aportes de los Feminismos del Sur al Trabajo Social

Los Feminismos del Sur aportan al Trabajo Social una mirada pluriversa de la realidad social.

Hay muchas maneras de ver e interpretar la realidad. Hay muchos modos de ser y estar en el

mundo. Siempre hay opciones, aun cuando parezca que sólo hay un curso de acción. Hay muchas

maneras de pensar y de concebir el mundo, las relaciones sociales, el modo de vivir con otros en

el  mundo.  Esta  mirada  pluriversa  mejora  sustantivamente  las  prácticas  de  Trabajo  Social  y

democratiza el  poder y las interacciones sociales. Además,  acepta lo que es distinto, el otro,

acepta la alternativa y la posibilidad de otras maneras de ser y estar en el mundo. 

Además, aportan una mirada dinámica de la realidad social. La realidad social está siempre en

construcción y en movimiento. Es un devenir constante, una trayectoria que se va constituyendo.

Por lo tanto, siempre hay posibilidad de cambio y transformación. Lo que hoy es, mañana puede

ser de otro modo muy distinto. En el Trabajo Social esta mirada de la realidad social tiene una

enorme implicancia porque da sentido a la intervención y la práctica profesional. Si la realidad

social no es algo fijo e inamovible, sino variable y móvil, entonces está presente la posibilidad de

cambio  y  esto  hace  posible  una  práctica  del  Trabajo  Social  que  busque  críticamente  la

transformación social. El dinamismo de la realidad social fundamenta la idea de que las cosas



siempre  pueden ser  de  otro  modo  y  que  es  posible  la  transformación  social  a  partir  de  las

prácticas profesionales.

Asimismo, aportan una mirada compleja de la realidad social que permite ver la realidad más allá

de lo evidente y considerar los fenómenos sociales desde múltiples perspectivas y dimensiones.

Esta mirada permite desnaturalizar lo naturalizado, deconstruir lo construido, interpelar lo que

aparece  ante  nosotros  como  dado  y  establecido.  Las  problemáticas  sociales  son  siempre

complejas. Es decir, son multicausales, multidimensionales, multifacéticas. La mirada compleja

ve siempre muchos componentes constitutivos de la realidad. En consecuencia, las prácticas del

Trabajo  Social  deben  tener  también  estas  mismas  características.  No  se  puede  entender  lo

complejo con una mirada simple. 

Otro aporte sustantivo de los Feminismos del Sur es la mirada centrada en la vida cotidiana. La

vida  cotidiana  es  el  devenir  de  cada  día.  Toda  nuestra  vida  transcurre  siempre  por  la  vida

cotidiana, allí donde la realidad tiene sentido para nosotros. En la vida cotidiana se construyen los

sujetos sociales, se construye la vida en común, la comunidad, la vida social. Los problemas

sociales se hacen carne y cobran sentido en la vida cotidiana. Las historias de vida, la memoria,

las vivencias, las experiencias, los proyectos de vida, todo se construye y transcurre en la vida

cotidiana. Las prácticas del Trabajo Social también se realizan en la vida cotidiana. De ahí su

importancia.

Los Feminismos del Sur también aportan una mirada situada del Trabajo Social. Los contextos

socio-históricos y las circunstancias son claves para el desarrollo de prácticas significativas de

Trabajo  Social.  Permiten  La  propuesta  feminista  de  interseccionalidad  implica  relacionar  y

combinar categorías entre sí, aumentando las posibilidades de comprensión de la realidad social.

La  interseccionalidad  torna  más  específicas  las  prácticas  de  Trabajo  Social,  porque  permite

centrarlas en situaciones singulares,  atravesadas por el  género,  la  raza,  la etnia,  la  edad y la

sexualidad, entre otras categorías. 

Otro aporte importante es el valor de lo colectivo, de la acción colectiva, donde se destaca lo

comunitario como lugar de construcción de sentido. Entender esto es fundamental en el Trabajo

Social. Los sujetos sociales son singularidades que deben entenderse a partir de lo colectivo. Un

sujeto social representa siempre un colectivo social. Las luchas sociales son siempre colectivas y



también los cambios sociales. Las prácticas de Trabajo Social deben encontrar siempre su sentido

y justificación en lo colectivo. 

Reflexiones finales

En este trabajo se ha intentado realizar una cartografía de los feminismos descoloniales y los

feminismos  comunitarios,  integrantes  ambos  de  los  denominados  feminismos  del  Sur,

feminismos periféricos o feminismos-Otros. Estas denominaciones se utilizan para contraponer al

feminismo blanco-hegemónico-occidental-académico-burgués otras experiencias, sentimientos y

marcos analíticos interpretativos de feministas que no se sienten incluidas en el mismo por su

concepción esencialista, universalista, unívoca y etnocéntrica. 

Cuando se hace referencia al Sur en este trabajo se alude a una metáfora del sufrimiento humano

y de las múltiples opresiones y violencias provocadas sistemáticamente por el orden patriarcal-

capitalista-colonial.  Los  feminismos  del  Sur  incluyen  una  constelación  de  feminismos

desarrollados en distintos lugares geográficos y contextos históricos-políticos-sociales, aunque

por  razones  de  espacio  en  este  artículo  sólo  se  abordaron  los  feminismos  descoloniales  y

feminismos comunitarios. 

Los feminismos descoloniales aluden a un período histórico que se inicia en 1492 con la invasión

de Abya Yala por los colonizadores europeos. Ponen el acento en el marco analítico interpretativo

de  la  modernidad/colonialidad  y  resignifican  la  categoría  género  como una  de  las  múltiples

opresiones que padecen las mujeres en intersección con la clase, la raza y la sexualidad. Por su

parte, los feminismos comunitarios consideran un período histórico que no se inicia en 1492 sino

que se remonta a la larga memoria ancestral de los pueblos originarios. 

Los feminismos comunitarios no utilizan la categoría género para dar cuenta de las relaciones

desiguales de poder y de las múltiples opresiones que padecen y han padecido históricamente las

mujeres.  Sostienen  que  no  puede  haber  una  descolonización  del  pensamiento  sin

despatriarcalización.  Por  esta  razón  reconceptualizan  el  patriarcado  y  desarrollan  la  idea  de

entronque patriarcal para dar cuenta de la existencia de un patriarcado ancestral originario que se

refuerza y profundiza con el patriarcado colonial. En este sentido, definen el patriarcado como

“el” sistema de todas las opresiones y todas las violencias que sufren la humanidad  (hombres,

mujeres,  personas  intersexuales,  cuerpos  y  no  géneros) y  la  naturaleza,  construidos

históricamente sobre el cuerpo de las mujeres.



Si bien las feministas comunitarias comparten un conjunto de elementos interpretativos para dar

cuenta de las múltiples  opresiones  y violencias  sufridas por  las  mujeres  indígenas,  se  puede

constatar que sus construcciones de pensamiento provienen de lugares distintos. Las feministas

aymaras bolivianas  se  basan  en  la  comunidad  como  punto  de  partida  y  llegada  para  la

transformación en comunidad, mientras que las feministas mayas-xinkas guatemaltecas se basan

en los cuerpos indignados para el proceso de sanación y emancipación. Se observa un proceso de

radicalización y ruptura epistémica, que se inicia en la década de 1970 con el cuestionamiento de

las feministas blancas norteamericanas y europeas al sexismo, el androcentrismo y el patriarcado

de  la  ciencia  moderna.  Actualmente,  encuentra  su  punto  más  radicalizado  y  original  en  las

feministas comunitarias que construyen su pensamiento a partir de la cosmogonía de los pueblos

originarios. Por último, como hemos intentado mostrar, los Feminismos del Sur constituyen una

fuente muy rica de aportes al  Trabajo Social.  Algunos aportes más destacados son la mirada

compleja,  dinámica  y  pluriversa  de  la  realidad  social,  la  centralidad de  la  vida  cotidiana,  la

interseccionalidad, la práctica situada y el valor de lo colectivo, entre otros.

Referencias bibliográficas

bell hooks (1984). Mujeres Negras. Dar forma a la teoría feminista”. En bell hooks et alt: Otras

inapropiables. Feminismos desde las fronteras. Madrid: Traficantes de Sueños.

Cabnal, L. (2010). Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de

las  mujeres  indígenas  feministas  comunitarias  de  Abya  Yala.  En  ACSUR-Las  Segovias:

Feminismos diversos: El feminismo comunitario, p. 11-25.

Cabnal,  L.  (2018).  Tzk’at,  Red de  Sanadoras  Ancestrales  del  Feminismo Comunitario  desde

Iximulew-Guatemala. En Revista EcologíaPolítica, Nº 104.

Carneiro,  S.  (2009).  Ennegrecer  el  feminismo.  Se  encuentra  disponible  en  el  sitio

http://www.bivipas.unal.edu.co/jspui/bitstream/10720/644/1/264-Sueli%20Carneiro.pdf

Espinosa-Miñoso, Y. (2013). Una crítica descolonial a la epistemología feminista crítica. En El

Cotidiano, Nº 184, p. 7-12.

Guzmán Arroyo,  A.  (2019).  Descolonizar  la  memoria,  descolonizar  los  feminismos.  La  Paz:

Editorial Tarpuna Muya. 2° edición.



Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. En La Manzana de la Discordia, Vol. 6,

N° 2, p. 105-119.

Martínez, S. y Agüero, J. (2017). El Trabajo Social Emancipador como aporte a los Procesos de

Decolonialidad.  En  M.  Hermida  &  P.  Meschini.  Trabajo  Social  y  Descolonialidad.

Epistemologías insurgentes para la intervención en lo social. Mar del Plata: EUDEM.

Medina Martin, R. (2013). Feminismos Periféricos, Feminismos-Otros: una genealogía feminista

decolonial por reivindicar. En Revista Internacional de Pensamiento Político, Vol. 8, p. 53-79.

Moore  Torres,  C.  (2018).  Feminismos  del  Sur,  abriendo  horizontes  de  descolonización.  Los

feminismos indígenas y los feminismos comunitarios. En Estudios Políticos, Nº 53, p. 237-259.

Villarroel Peña, Y. (2019). Feminismos descoloniales latinoamericanos: geopolítica, resistencia y

relaciones internacionales. En Relaciones Internacionales, Nº 39, p. 103-119.


