Primer Congreso Latinoamericano de Trabajo Social de la UNVM. VIl Jornadas
Regionales de Trabajo Soc. IAPCS -UNVM, Villa Marfa, 2021.

Feminismos del Sur: Aportes
para un Trabajo Social criticoy
feminista.

Agulero, Juan y Martinez, Silvana.

Cita:
Aguero, Juan y Martinez, Silvana (2021). Feminismos del Sur: Aportes
para un Trabajo Social critico y feminista. Primer Congreso
Latinoamericano de Trabajo Social de la UNVM. VIl Jornadas Regionales
de Trabajo Soc. IAPCS -UNVM, Villa Maria.

Direccién estable:
https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.tr

abajo.soc/80

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/exNH/x3d

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.trabajo.soc/80
https://www.aacademica.org/primer.congreso.latinoamericano.de.trabajo.social.de.la.unvm.vii.jornadas.regionales.de.trabajo.soc/80
https://n2t.net/ark:/13683/exNH/x3d
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

Titulo: Feminismos del Sur: Aportes para un Trabajo Social critico y feminista
Numero de eje tematico: 5
Primer autor: Agiiero, Juan

Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social, Funes

3350, Codigo Postal 7600, Mar del Plata, juanagueroposadas@gmail.com
Segunda autora: Martinez, Silvana

Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social, Funes

3350, Codigo Postal 7600, Mar del Plata, silvanamartinezts@gmail.com
Palabras clave: Feminismos, Sur, Trabajo Social
Introduccion

Este trabajo se basa en una investigacion tedrica sobre Feminismos del Sur e Intervencion Social
desarrollada en la Universidad Nacional de Mar del Plata. Se entiende el Sur como metafora del
sufrimiento humano sistematicamente causado por la opresiéon y dominacién de un Norte
imperialista, capitalista, colonial y patriarcal. Es una metdfora geo-corpo-politica y
epistemologica muy potente porque devela y problematiza los dispositivos utilizados para la
opresion y dominacion. En su larga trayectoria historica, el movimiento feminista atravesé por
distintos momentos de lucha, que ampliaron y enriquecieron los debates. De esta manera, hoy ya
no podemos hablar de feminismo en singular sino de feminismos en plural. En este devenir
histérico, la produccién de conocimientos también se constituy6 en uno de los campos de lucha
epistémica-politica-ideologica. Desde la década de 1970, el feminismo denominado hegeménico
genera un profundo debate epistemologico por las criticas que plantea a la concepcién
androcéntrica, sexista y patriarcal de la ciencia moderna. Este feminismo a su vez es criticado por
otros feminismos, identificados como Feminismos del Sur. Las criticas surgen por no tener en
cuenta las multiples formas de opresion y las experiencias de vida de otras mujeres. También por
plantear el género como categoria homogénea, sin considerar su interseccién con la raza, la clase
y la sexualidad. Ademas, surgen otros feminismos criticos que ponen el acento en la colonialidad
y en la herida colonial tales como los feminismos poscoloniales, descoloniales, indigenas, entre
otros. En el trabajo se aborda brevemente una discusion acerca de lo que se entiende por

Feminismos del Sur. Luego, se explicitan las vinculaciones de los Feminismos del Sur con los



estudios poscoloniales y descoloniales. Asimismo, se abordan los feminismos descoloniales y los
feminismos comunitarios. Finalmente se destacan algunos de aportes de los Feminismos del Sur

para un Trabajo Social critico y feminista.
Feminismos del Sur

Para Catherine Moore Torres, cuando se habla de Sur no se alude solamente a América Latina,
Africa y Oriente como territorios geogréficos, sino también a un enfoque epistemolégico y
simbolico atravesado por la experiencia de la colonialidad (Moore Torres, 2018). Para esta
autora, hay dos ideas centrales que sostienen la apuesta de los feminismos poscoloniales y
descoloniales. Una es la critica interna a los feminismos hegemonicos de Occidente, en particular
a la idea de mujer del tercer mundo como sujeto monolitico y a-historico. Otra es la idea de
ruptura o desprendimiento epistémico desde la frontera o exterioridad, construida por la matriz de

la modernidad-colonialidad y que lleva a epistemologias otras.

Es importante destacar que también las feministas comunitarias proponen una ruptura epistémica,
pero no basada en la matriz de la modernidad-colonialidad sino en una cosmogonia de la
sospecha, en el entronque patriarcal y en el cuerpo de las mujeres, donde se inscriben todas las
violencias y las multiples opresiones producidas por el patriarcado, el colonialismo, la

colonialidad y el capitalismo (Cabnal, 2010; Guzman Arroyo, 2019).

Estas ideas, construidas por el feminismo comunitario, exceden la matriz de la modernidad-
colonialidad y la herida colonial. Ademads, son mas profundas y radicales, porque recuperan la
sabiduria ancestral de los pueblos originarios y la tradicion oral anterior a la invasion colonial
europea de Abya Yala en 1492. Por este motivo, en este articulo se incluyen los feminismos
comunitarios dentro de los Feminismos del Sur, pero no como parte de los feminismos
descoloniales. Tanto los feminismos poscoloniales como los descoloniales, y también los
feminismos comunitarios, tienen en comun una postura anticapitalista, antirracista y
antipatriarcal. Por compartir esta critica radical al orden capitalista-patriarcal-moderno-colonial,
estos feminismos se denominan Feminismos del Sur, aunque también se denominan Feminismos

Periféricos o Feminismos-Otros por otras autoras, por ejemplo, Rocio Medina Martin (2013).
Vinculaciones con los estudios Poscoloniales y Descoloniales

Los estudios poscoloniales y descoloniales constituyen el principal sustento tedrico,

epistemologico y politico de las reflexiones y debates internos de los feminismos poscoloniales y



descoloniales. Estos estudios se diferencian entre si por provenir de distintas tradiciones
intelectuales, experiencias histéricas y localizaciones geograficas. Los estudios poscoloniales
surgen en la India, Sureste Asiatico y Africa, a partir del proceso de descolonizacién impulsado
por las Naciones Unidas en las décadas de 1950 y 1960. En este contexto, se conforma el Grupo
de Estudios Subalternos de la India, fundado por Ranajit Guha, que estudia la herencia cultural
del colonialismo britanico y la dominacion colonial del nacionalismo indio. El concepto
subalterno, acufiado por Antonio Gramsci, es recuperado por este grupo. La critica poscolonial se
construye con autores de la didspora africana y negra de habla francesa como Frantz Fanon, Aimé
Césaire, Léopold Sédar Senghor, Edouard Glissant y la obra clasica Orientalismo de Edward
Said (1978). Asimismo, este grupo es influenciado por el pensamiento posestructuralista francés,

principalmente por Michel Foucault, Jacques Derrida y Jacques Lacan.

El feminismo poscolonial tiene entre sus representantes mas destacadas a Gayatri Chakravorty
Spivak y Chandra Talpade Mohanty, entre otras. Como sostiene Yetzy Villarroel Pefia (2019),
estas feministas muestran, desde el giro lingiiistico, la invisibilizacién del otro no occidental. Es
un silenciamiento estructural dentro de la narrativa histdrica, en la cual el sujeto valido es
occidental. Spivak acufia la idea de violencia epistémica y Mohanty la de colonialismo
discursivo. Asimismo, develan que el patriarcado no es la inica opresién que sufren las mujeres,
que el género esta racializado y que la raza es siempre generizada. Muestran la resistencia
individual y colectiva ante la dominacion y critican la supuesta superioridad de la mujer

occidental que intenta instalarse como modelo para otras mujeres no occidentales.

Por su parte, los estudios descoloniales se centran en la diferencia colonial que se remonta a
1492. Se basan en tradiciones intelectuales diversas del pensamiento latinoamericano y de Abya
Yala. En América Latina no hubo procesos de descolonizacién como ocurrié en Asia y Africa en
las décadas de 1950 y 1960. Los estudios descoloniales toman como referencia autores como
Anibal Quijano y Enrique Dussel cuyos aportes se inician en la década de 1960. En la década de
2000, se conforma el Grupo de Estudios Modernidad-Colonialidad, integrado por autores como
Arturo Escobar, Walter Mignolo, Edgardo Lander, Ramoén Grosfoguel, Catherine Walsh, Maria
Lugones, Santiago Castro-Gomez, Nelson Maldonado Torres y, por supuesto, Anibal Quijano y

Enrique Dussel.



Los estudios descoloniales rescatan, problematizan y son tributarios de muchas de las ideas que
fundamentaron las luchas por la liberacion en América Latina. Entre estos antecedentes se
encuentran la teologia de la liberacién, la filosofia de la liberacién, la pedagogia de la liberacién,
las teorias de la dependencia, la educacién popular, la investigacion-accion participativa, la
historia oral, el indigenismo, los feminismos negro y chicano, los estudios culturales y los

estudios postcoloniales, entre otros (Martinez & Agiiero, 2017).
Feminismos Descoloniales y Comunitarios

El movimiento feminista latinoamericano se inicia como un movimiento de mujeres, influenciado
por la Década de la Mujer establecida por las Nacionales Unidas para el periodo 1975-1985.
También influenciado por la recuperacion democratica, luego de largos periodos de dictaduras
civico-militares. En sus origenes, es influenciado por los feminismos de Europa y Estados
Unidos, es decir, por el feminismo hegemonico-blanco-académico-occidental-moderno. En

consecuencia, su origen es marcadamente etnocéntrico y eurocentrado.

En las décadas de 1980 y 1990 surge con fuerza un feminismo reconocido con el nombre de
feminismo institucional, por sus vinculaciones con las universidades, las organizaciones no
gubernamentales, los partidos politicos y los organismos internacionales que financiaban
programas, proyectos y lineas de investigacion sobre mujeres y género. Este feminismo es
criticado fuertemente por el feminismo auténomo, por su dependencia politica y financiera, por el
academicismo de las “especialistas en género” y por constituir un neocolonialismo y
neodesarrollismo promovidos por Estados Unidos y la politica del Nuevo Orden Mundial.
Contrariamente, el feminismo auténomo sostiene la necesidad de autoorganizacion y autogestion,
como condicion de posibilidad para la construccion de pensamiento critico y de practicas

politicas autonomas.

La critica del feminismo auténomo es compartida, ampliada y profundizada, a partir de la década
de 2000, por los feminismos descoloniales. Esta expresiéon en plural incluye muchas formas de
feminismos. En estos feminismos hay pluralidad de voces y lugares de enunciacién. Hay
heterogeneidades, dialogos, divergencias y diversas trayectorias historicas y posicionamientos
tedricos y politicos. Sin embargo, comparten la reinterpretacion de la historia como critica al
orden patriarcal-capitalista-moderno-colonial. También comparten la critica al feminismo

hegemonico-blanco-académico-burgués-occidental.



Los feminismos descoloniales comparten la critica a la manera universal de pensar la
subordinacion de las mujeres. Rechazan la idea de mujer universal expresada en la categoria
género, tal como lo concibe el feminismo hegemonico. Proponen en cambio una relectura de la
historia de Abya Yala desde un pensar situado, que considere las multiples opresiones de raza,
sexo, clase, sexualidad y geopolitica. En este sentido, estos feminismos recuperan la lucha
politica de las mujeres afrodescendientes e indigenas de nuestro continente. Estas mujeres
denuncian su invisibilizacion dentro de sus propios movimientos, como también dentro del
feminismo, mostrando su importancia en la resistencia y lucha contra el colonialismo. Se trata de
una apuesta politica a la desobediencia epistémica que permita construir nuevos marcos
epistemologicos-tedricos-interpretativos de la historia. Se trata de reconceptualizar categorias,

rescatando la sabiduria de los pueblos originarios de Abya Yala que han resistido la colonialidad.

Los feminismos descoloniales comparten la metafora de la herida colonial propuesta por la
feminista chicana lesbiana Gloria Ansaldia, a quien Walter Mignolo reconoce como fundamental
en el devenir de su pensamiento decolonial (Medina Martin, 2013, p. 61). Entre las feministas
descoloniales se encuentran Maria Lugones, Francesca Gargallo Celentani, Sueli Carneiro,
Karina Ochoa, Ochy Curiel, entre muchas otras. La descolonialidad en el feminismo fue
propuesta por Maria Lugones, integrante del Grupo de Estudios Modernidad-Colonialidad. Esta
filosofa argentina se basa en el concepto de interseccionalidad y el concepto de colonialidad del
poder. El primero fue construido por las mujeres feministas de color y las mujeres feministas del

Tercer Mundo. El segundo fue construido por Anibal Quijano.

Lugones (2011) propone el concepto de sistema moderno-colonial de género para visibilizar el
sometimiento, tanto de los hombres como de las mujeres de color, en todos los ambitos de la vida
social. Para esta autora, es necesario reflexionar sobre la opresiéon de género racializada y
capitalista, es decir sobre la colonialidad del género, con el fin de superarla a través de un
feminismo descolonial. El feminismo descolonial critica la modernidad porque organiza el
pensamiento en categorias homogéneas, universales y dicotomicas. Esta critica centra su interés
en la interseccion entre raza, clase, sexualidad y género, que va mas alla de la modernidad. Para
Yetzy Villarroel Pefia, “Lugones le otorga al género el mismo poder explicativo que Quijano le
otorga a la raza. Por tanto, raza y género se convierten en categorias inseparables para

entender las opresiones de las mujeres” (Villarreal Pefia, 2019, p. 111).



Los pueblos originarios de Abya Yala y los pueblos africanos esclavizados han resistido a la
modernidad capitalista y han planteado otras formas alternativas de organizaciéon social no
modernas-capitalistas. También han rechazado la dicotomia jerarquica entre lo humano y lo no
humano, lo humano referido a lo europeo civilizado y lo no humano referido a los pueblos
originarios y los pueblos africanos esclavizados. La resistencia de estos pueblos fue en la

intimidad de la vida cotidiana.

Dentro de los feminismos descoloniales, las feministas negras ponen el acento en la raza y se
reconocen como feministas negras anti-raciales. Para estas feministas, la raza determina la
jerarquia de género en Abya Yala. Para Sueli Carneiro (2009) este nuevo enfoque feminista
antirracista se identifica e integra a la lucha de los movimientos negros y también al movimiento
de mujeres. Configura una nueva identidad politica que resulta de la condicion especifica de ser
mujer y negra. Las feministas negras descoloniales retoman los debates de las feministas negras
norteamericanas y las feministas de color y chicanas. Hooks bell recupera en 1981 la pregunta
formulada en 1851 por Sojouner Truth: “;No soy yo una mujer?”. Esta pregunta interpela y
problematiza la categoria mujer construida de manera homogénea, universal y univoca por el

feminismo blanco-hegemonico.

Esto posibilita deconstruir el ser-mujer y el no-ser-mujer. Las feministas negras y de color
plantean por tanto la interseccionalidad como categoria teorica-politica-epistemologica
fundamental para deconstruir el ser-mujer. Esto permite comprender las propias experiencias de
vida de las mujeres racializadas. Por su parte, las feministas chicanas (Gloria Anzaldda, Norma
Alarcon y Cherrie Moraga) construyen un pensamiento de frontera. Esto permite comprender la

experiencia de mestizaje y deconstruir las identidades cerradas y acabadas.

Tanto las feministas negras descoloniales como las feministas negras norteamericanas comparten
la critica al feminismo blanco-hegemoénico por su construcciéon con pretension universal de
categorias y marcos analiticos-interpretativos donde no se incluye la diversidad de experiencias
vividas por las mujeres negras y de color. Una de estas cuestiones es la division sexual del
trabajo. Como lo relata Sueli Carneiro (2009), las mujeres negras trabajaron durante siglos como
esclavas, labrando la tierra o en las calles, vendiendo o prostituyéndose. Por esta razon no

entendian cuando las feministas blancas-hegemonicas decian que las mujeres tenian que ganar las



calles y salir a trabajar. Ellas, las feministas negras, ya lo habian hecho durante siglos como

esclavas.

Yuderkys Espinosa-Mifioso (2013) propone la categoria racismo de género para comprender la
imposibilidad de las feministas blancas-hegemoénicas de reconocer su lugar de privilegio en
términos de raza y clase. En efecto, ocultan su lugar de enunciacién cuando hablan de “las

mujeres” al criticar el androcentrismo y el sexismo de la ciencia moderna.

Por otra parte, los feminismos comunitarios provienen de distintas comunidades de pueblos
originarios de Abya Yala, fundamentalmente de mujeres aymaras de Bolivia y mujeres mayas-
xinkas de Guatemala. Las feministas aymaras se autodefinen como feministas comunitarias
antipatriarcales. Los dos grupos comparten un conjunto de ideas como feministas comunitarias.
Estas ideas se fueron construyendo colectivamente en las décadas del 2000 y 2010. Las
feministas mayas-xinkas construyeron una propuesta que nace de los cuerpos indignados y la
vida cotidiana de las mujeres originarias, no de las academias (Cabnal, 2018). Reinterpretan su
historia desde las multiples opresiones sufridas, pero también desde las emancipaciones de las

mujeres originarias.

Algunas referentes de los feminismos comunitarios son Adriana Guzman Arroyo, Jimena
Tejerina, Diana Vargas, Julia Castillo, Maria Galindo, Lorena Cabnal, entre otras. Los
feminismos comunitarios se diferencian de otros feminismos por haber construido su propia
teoria o marco interpretativo desde lo vivencial-comunitario-politico. Este marco teorico-
interpretativo es un instrumento de lucha politica para la liberacion y la emancipacion, la
descolonizacion del pensamiento y la despatriarcalizacion de los cuerpos. En este sentido, no
ponen el acento en el género -como otros feminismos- sino en el patriarcado como categoria

explicativa de la opresion historica ejercida sobre los cuerpos de las mujeres.

Los feminismos comunitarios se diferencian de los feminismos descoloniales por el momento
histérico que cada uno toma como punto de partida de su construccion teérico-analitica. Para las
feministas descoloniales es la invasion de Abya Yala en 1492 por los colonizadores europeos.
Para las feministas comunitarias la opresiéon sobre los cuerpos de las mujeres no comenzo en
1492 sino que hay una historia ancestral de opresion que se reforzé y profundizé con la

colonizacion.



Las feministas comunitarias entienden el feminismo como la lucha de cualquier mujer, en
cualquier parte del mundo y en cualquier momento de la historia, que se rebela ante el patriarcado
que la oprime. Por su parte las feministas aymaras reconceptualizan el patriarcado definiéndolo
como “el” sistema de todas las opresiones, todas las discriminaciones y todas las violencias que
vive y sufre la humanidad (hombres, mujeres, personas intersexuales, cuerpos y no géneros) y la
naturaleza, construido histéricamente sobre el cuerpo de las mujeres. Ademas, proponen el
concepto de entronque patriarcal para explicar cémo el patriarcado colonial refuerza y
profundiza el patriarcado ancestral que ya existia antes de la invasion de los colonizadores

europeos (Guzman Arroyo, 2019).

Las feministas mayas-xinkas ponen el acento en la relacion cuerpo-territorio-vida cotidiana.
Construyen el concepto de territorio-cuerpo y el cuerpo como territorio como resistencia ante el
patriarcado ancestral y el patriarcado colonial. Consideran que el cuerpo de las mujeres ha sido
histéricamente el territorio en disputa de estos patriarcados, para asegurar su perpetuacion.
Proponen el territorio-cuerpo como lugar de enunciacién y memoria corporal e historica. En el
cuerpo-territorio habita la historia de la expropiacién colonial. También habitan las rebeldias
asociadas a su liberacién y emancipacion. El cuerpo tiene memoria, la memoria habita en el

cuerpo (Cabnal, 2010).

A su vez, el territorio-cuerpo se entronca en el territorio-tierra. Se interrelaciona con la memoria
larga de los pueblos, donde esté el signo de la expropiacién y la violencia colonial. Las feministas
comunitarias apuntan al corazén del patriarcado, el capitalismo y el colonialismo, al sostener que
el cuerpo-territorio-tierra no es apropiable. En este sentido, rechazan la vision clasica de
propiedad privada y derechos individuales sostenidos por el liberalismo. Afirman que los
derechos no son individuales sino colectivos. La comunidad es el lugar de la historia, la identidad

comun y la memoria ancestral.

Las feministas comunitarias resignifican la nocion de comunidad como idea troncal. Sostienen la
autonomia como principio organizativo antipatriarcal y descolonizador. Este principio garantiza
que la critica o el disenso no sean considerados una traicion a la comunidad, sino parte de su
propia dinamica. Conciben a cada integrante como una singularidad y no como reproduccion

idéntica o como repeticion individual de una totalidad. La autonomia garantiza que las relaciones



entre los miembros de la comunidad sean horizontales, reciprocas y democraticas (Moore Torres,

2018).

Para las feministas aymaras el feminismo occidental posicioné a las mujeres como individuas
frente a los hombres, buscando la igualdad o la diferencia. En cambio, el feminismo comunitario
plantea la reciprocidad entre hombres y mujeres en comunidad, como principio incluyente para
cuidar la vida. Resignificar la comunidad implica pensarla despojada de machismo, racismo,
clasismo, sin jerarquias, sin opresiones, sin violencias. Pensarla como presencia, existencia,
representacion y decision. Esta resignificacion es el punto de partida y el punto de llegada para

transformar las relaciones entre hombres y mujeres en comunidad (Guzman Arroyo, 2019).

Los feminismos comunitarios han construido una propuesta con varios elementos de analisis que
permiten interpretar la opresién historico-estructural de las mujeres. Por un lado, recupera
elementos del patriarcado ancestral y de los fundamentalismos étnicos dentro de las propias
comunidades. Por otro lado, recupera elementos de la memoria de las mujeres transgresoras
originarias. Lorena Cabnal (2018) los denomina femiologias o formas orales del lenguaje de las
ancestras. Esta feminista comunitaria rechaza la idea de mujeres indigenas victimizadas por el
sistema colonial de manera pasiva. Rescata en cambio las luchas y resistencias de las ancestras,

que han provisto vida y energia.

Para comprender la subyugacion histérica de las mujeres indigenas, Cabnal propone el concepto
de cosmogonia, entendido como forma de interpretacién de la vida en el mundo. Todo pueblo
ancestral tiene cosmogonia. A modo de ejemplo, para comprender la violencia hacia las mujeres
en las comunidades, las mayas-xinkas no utilizan la categoria género ni la categoria patriarcado,
porque son palabras del castellano colonial que muchas mujeres de las comunidades no hablan.
En cambio, utilizan la idea de desarmonizacion de la red de la vida, idea que viene del cuerpo ya
que las multiples opresiones y formas de violencias construyen sentimientos en los cuerpos. A
partir de lo que se siente en el cuerpo, se van construyendo ideas para interpretar las relaciones

desiguales de poder que estan totalmente naturalizadas.

Para Lorena Cabnal (2018), la clave para desnaturalizar y construir otro esquema de pensamiento
es evidenciar y constatar lo que se siente en el cuerpo. Es necesario traer intencionalmente el
dolor de las multiples opresiones que se sienten en el cuerpo para iniciar un proceso de liberacion

y emancipacion. Con este proceso se habilita en las mujeres el deseo de lo negado: de relaciones



mads armonicas, conocer otros lugares, estar mas con la naturaleza, conocer otras mujeres, otras
experiencias, estudiar, leer o lo que fuere. El cuerpo se convierte asi en el espacio vital de

constatacion, tanto de la opresiéon como de la emancipacion.

Cabnal denomina sospecha cosmogoénica a la pregunta sobre por qué la situacion de opresién que
viven las mujeres originarias. Esta sospecha lleva a la indignacion y a la busqueda de respuestas.
La busqueda lleva al sentir mas que al pensar. Sentir constituye un acto vital de recuperacion
epistémica en los cuerpos. Sentir es poner el cuerpo en experiencia. Esto permite descubrir el hilo
relacional de la memoria histérica de la opresion del patriarcado ancestral, que se manifiesta de
manera diferente al patriarcado colonial. Interpretar el patriarcado ancestral y las disputas
territoriales y de los cuerpos de las mujeres indigenas anteriores al colonialismo, constituye un
acto de reivindicacion politica cosmogonica de las mujeres originarias. Ademas, con autoridad
epistémica desde los cuerpos que han vivido estas violencias. Es una complejidad que
desarmoniza la vida pero que al mismo tiempo trae una propuesta que vuelve a tejer desde la

emancipacion (Cabnal, 2018).
Aportes de los Feminismos del Sur al Trabajo Social

Los Feminismos del Sur aportan al Trabajo Social una mirada pluriversa de la realidad social.
Hay muchas maneras de ver e interpretar la realidad. Hay muchos modos de ser y estar en el
mundo. Siempre hay opciones, aun cuando parezca que sélo hay un curso de accion. Hay muchas
maneras de pensar y de concebir el mundo, las relaciones sociales, el modo de vivir con otros en
el mundo. Esta mirada pluriversa mejora sustantivamente las practicas de Trabajo Social y
democratiza el poder y las interacciones sociales. Ademas, acepta lo que es distinto, el otro,

acepta la alternativa y la posibilidad de otras maneras de ser y estar en el mundo.

Ademas, aportan una mirada dinamica de la realidad social. La realidad social esta siempre en
construcciéon y en movimiento. Es un devenir constante, una trayectoria que se va constituyendo.
Por lo tanto, siempre hay posibilidad de cambio y transformacién. Lo que hoy es, mafiana puede
ser de otro modo muy distinto. En el Trabajo Social esta mirada de la realidad social tiene una
enorme implicancia porque da sentido a la intervencién y la practica profesional. Si la realidad
social no es algo fijo e inamovible, sino variable y mévil, entonces esta presente la posibilidad de
cambio y esto hace posible una practica del Trabajo Social que busque criticamente la

transformacioén social. El dinamismo de la realidad social fundamenta la idea de que las cosas



siempre pueden ser de otro modo y que es posible la transformacion social a partir de las

practicas profesionales.

Asimismo, aportan una mirada compleja de la realidad social que permite ver la realidad mas alla
de lo evidente y considerar los fenémenos sociales desde multiples perspectivas y dimensiones.
Esta mirada permite desnaturalizar lo naturalizado, deconstruir lo construido, interpelar lo que
aparece ante nosotros como dado y establecido. Las problematicas sociales son siempre
complejas. Es decir, son multicausales, multidimensionales, multifacéticas. La mirada compleja
ve siempre muchos componentes constitutivos de la realidad. En consecuencia, las practicas del
Trabajo Social deben tener también estas mismas caracteristicas. No se puede entender lo

complejo con una mirada simple.

Otro aporte sustantivo de los Feminismos del Sur es la mirada centrada en la vida cotidiana. La
vida cotidiana es el devenir de cada dia. Toda nuestra vida transcurre siempre por la vida
cotidiana, alli donde la realidad tiene sentido para nosotros. En la vida cotidiana se construyen los
sujetos sociales, se construye la vida en comun, la comunidad, la vida social. Los problemas
sociales se hacen carne y cobran sentido en la vida cotidiana. Las historias de vida, la memoria,
las vivencias, las experiencias, los proyectos de vida, todo se construye y transcurre en la vida
cotidiana. Las practicas del Trabajo Social también se realizan en la vida cotidiana. De ahi su

importancia.

Los Feminismos del Sur también aportan una mirada situada del Trabajo Social. Los contextos
socio-historicos y las circunstancias son claves para el desarrollo de practicas significativas de
Trabajo Social. Permiten La propuesta feminista de interseccionalidad implica relacionar y
combinar categorias entre si, aumentando las posibilidades de comprension de la realidad social.
La interseccionalidad torna mas especificas las practicas de Trabajo Social, porque permite
centrarlas en situaciones singulares, atravesadas por el género, la raza, la etnia, la edad y la

sexualidad, entre otras categorias.

Otro aporte importante es el valor de lo colectivo, de la accion colectiva, donde se destaca lo
comunitario como lugar de construccion de sentido. Entender esto es fundamental en el Trabajo
Social. Los sujetos sociales son singularidades que deben entenderse a partir de lo colectivo. Un

sujeto social representa siempre un colectivo social. Las luchas sociales son siempre colectivas y



también los cambios sociales. Las practicas de Trabajo Social deben encontrar siempre su sentido

y justificacion en lo colectivo.
Reflexiones finales

En este trabajo se ha intentado realizar una cartografia de los feminismos descoloniales y los
feminismos comunitarios, integrantes ambos de los denominados feminismos del Sur,
feminismos periféricos o feminismos-Otros. Estas denominaciones se utilizan para contraponer al
feminismo blanco-hegemonico-occidental-académico-burgués otras experiencias, sentimientos y
marcos analiticos interpretativos de feministas que no se sienten incluidas en el mismo por su

concepcion esencialista, universalista, univoca y etnocéntrica.

Cuando se hace referencia al Sur en este trabajo se alude a una metafora del sufrimiento humano
y de las multiples opresiones y violencias provocadas sistematicamente por el orden patriarcal-
capitalista-colonial. Los feminismos del Sur incluyen una constelacion de feminismos
desarrollados en distintos lugares geograficos y contextos histdricos-politicos-sociales, aunque
por razones de espacio en este articulo sélo se abordaron los feminismos descoloniales y

feminismos comunitarios.

Los feminismos descoloniales aluden a un periodo histérico que se inicia en 1492 con la invasion
de Abya Yala por los colonizadores europeos. Ponen el acento en el marco analitico interpretativo
de la modernidad/colonialidad y resignifican la categoria género como una de las multiples
opresiones que padecen las mujeres en interseccion con la clase, la raza y la sexualidad. Por su
parte, los feminismos comunitarios consideran un periodo histérico que no se inicia en 1492 sino

que se remonta a la larga memoria ancestral de los pueblos originarios.

Los feminismos comunitarios no utilizan la categoria género para dar cuenta de las relaciones
desiguales de poder y de las multiples opresiones que padecen y han padecido histéricamente las
mujeres. Sostienen que no puede haber una descolonizacion del pensamiento sin
despatriarcalizaciéon. Por esta razon reconceptualizan el patriarcado y desarrollan la idea de
entronque patriarcal para dar cuenta de la existencia de un patriarcado ancestral originario que se
refuerza y profundiza con el patriarcado colonial. En este sentido, definen el patriarcado como
“el” sistema de todas las opresiones y todas las violencias que sufren la humanidad (hombres,
mujeres, personas intersexuales, cuerpos y no géneros) y la naturaleza, construidos

histéricamente sobre el cuerpo de las mujeres.



Si bien las feministas comunitarias comparten un conjunto de elementos interpretativos para dar
cuenta de las multiples opresiones y violencias sufridas por las mujeres indigenas, se puede
constatar que sus construcciones de pensamiento provienen de lugares distintos. Las feministas
aymaras bolivianas se basan en la comunidad como punto de partida y llegada para la
transformacién en comunidad, mientras que las feministas mayas-xinkas guatemaltecas se basan
en los cuerpos indignados para el proceso de sanacion y emancipacion. Se observa un proceso de
radicalizacion y ruptura epistémica, que se inicia en la década de 1970 con el cuestionamiento de
las feministas blancas norteamericanas y europeas al sexismo, el androcentrismo y el patriarcado
de la ciencia moderna. Actualmente, encuentra su punto mas radicalizado y original en las
feministas comunitarias que construyen su pensamiento a partir de la cosmogonia de los pueblos
originarios. Por dltimo, como hemos intentado mostrar, los Feminismos del Sur constituyen una
fuente muy rica de aportes al Trabajo Social. Algunos aportes mas destacados son la mirada
compleja, dinamica y pluriversa de la realidad social, la centralidad de la vida cotidiana, la

interseccionalidad, la practica situada y el valor de lo colectivo, entre otros.
Referencias bibliograficas

bell hooks (1984). Mujeres Negras. Dar forma a la teoria feminista”. En bell hooks et alt: Otras

inapropiables. Feminismos desde las fronteras. Madrid: Traficantes de Suefios.

Cabnal, L. (2010). Acercamiento a la construccion de la propuesta de pensamiento epistémico de
las mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala. En ACSUR-Las Segovias:

Feminismos diversos: El feminismo comunitario, p. 11-25.

Cabnal, L. (2018). Tzk’at, Red de Sanadoras Ancestrales del Feminismo Comunitario desde

Iximulew-Guatemala. En Revista EcologiaPolitica, N° 104.

Carneiro, S. (2009). Ennegrecer el feminismo. Se encuentra disponible en el sitio

http://www.bivipas.unal.edu.co/jspui/bitstream/10720/644/1/264-Sueli%20Carneiro.pdf

Espinosa-Mifioso, Y. (2013). Una critica descolonial a la epistemologia feminista critica. En El

Cotidiano, N° 184, p. 7-12.

Guzman Arroyo, A. (2019). Descolonizar la memoria, descolonizar los feminismos. La Paz:

Editorial Tarpuna Muya. 2° edicion.



Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. En La Manzana de la Discordia, Vol. 6,
N° 2, p. 105-119.

Martinez, S. y Agiiero, J. (2017). El Trabajo Social Emancipador como aporte a los Procesos de
Decolonialidad. En M. Hermida & P. Meschini. Trabajo Social y Descolonialidad.

Epistemologias insurgentes para la intervencion en lo social. Mar del Plata: EUDEM.

Medina Martin, R. (2013). Feminismos Periféricos, Feminismos-Otros: una genealogia feminista

decolonial por reivindicar. En Revista Internacional de Pensamiento Politico, Vol. 8, p. 53-79.

Moore Torres, C. (2018). Feminismos del Sur, abriendo horizontes de descolonizacion. Los

feminismos indigenas y los feminismos comunitarios. En Estudios Politicos, N° 53, p. 237-259.

Villarroel Pefia, Y. (2019). Feminismos descoloniales latinoamericanos: geopolitica, resistencia y

relaciones internacionales. En Relaciones Internacionales, N° 39, p. 103-119.



