
Contextos, vol. 1, núm. 1, 2019, pp. 5-13.

Naturalización artefactual del
saber : la ciencia como
empresa.

Ricardo G. Viscardi.

Cita:
Ricardo G. Viscardi (2019). Naturalización artefactual del saber : la
ciencia como empresa. Contextos, 1 (1), 5-13.

Dirección estable: https://www.aacademica.org/ricardo.g.viscardi/89

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/p0vR/pZr

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/ricardo.g.viscardi/89
https://n2t.net/ark:/13683/p0vR/pZr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


Naturalización artefactual del saber: la ciencia como empresa

Ricardo Viscardi

Inst. de Filosofía

UdelaR-Uruguay

El equívoco social de la ciencia

La asignación de significados independientes entre sí a “ciencia” y “sociedad” manifiesta un

equívoco no sólo genealógico, sino ante todo formal. Ninguna ciencia llega a constituirse como

tal si no cuenta con un correlativo reconocimiento público, por otro lado, no existe apropiación

cognitiva  de  la  sociedad  sin  condición  pública  de  la  ciencia.  Por  fuera  de  este  vínculo

estructural entre ciencia y sociedad, queda la acepción de “sociedad” en tanto que preferencia

selectiva entre individuos, que integran asimismo un universo mayor. La etimología pone de

relieve, en cuanto hace derivar “sociedad” de “socius”, la condición selectiva del vínculo entre

particulares  (Corominas,  1987,  p.  540).  La  raíz  conceptual  de  “sociedad”  corresponde

asimismo, según Lalande, a la acepción de “vínculo social” (Lalande, 1983, p.1002). 

Quizás  una  perspectiva  genealógica  permita  establecer,  mediante  cierta  relectura  de  la

tradición, el devenir que lleva de la noción de “preferencia selectiva”, que se conserva en el

presente bajo la expresión latina “affectio societatis”, al concepto de sociedad como “conjunto

empírico de relaciones humanas”, que gobierna al presente la percepción teórica de lo social. 

El capítulo decisivo para entender el “affectio societatis” como efecto  de las propias relaciones

humanas y llegar a emanciparlo, por esa vía, del designio divino, adviene con el Humanismo

renacentista.  El Humanismo se destaca como el antecedente inmediato y constitutivo de la

ciencia clásica, fundada a su vez, bajo el  desideratum de una “mathesis universalis”. En el

prolongado  proceso  de  secularización  que  llevará,  mutatis  mutandis, de  la  representación

clásica  a la ciencia darwiniana (que prescinde definitivamente del creacionismo), el papel de

los humanistas fue clave, en cuanto contrapusieron los estudios “humanos” a los “divinos o



teológicos”.  Tal oposición no era de objeto,  ya que la perspectiva humanista no dejaba de

identificarse con la existencia divina, sino de planteo, en cuanto se subrayaba la significación

cristiana del sentido (emanación de la divinidad incorporada en el humano), para distinguirlo

del formalismo reseco de la escolástica teológica:

“Más allá de la nota individualista y aún mundana que algunos se han complacido en

subrayar  -sobre  todo  siguiendo  a  Burckhardt-,  sí  puede  decirse  que,  especialmente  en

confrontación  con  la  cultura  que  rechaza,  la  literatura  humanística  tiene  un  sesgo

predominantemente  laico.  Ello  no  significa  de  ninguna  manera  que  haya  tenido  carácter

profano,  ni  mucho  menos.  Es  más,  alienta  en  sus  textos  la  búsqueda  de  una  nueva

espiritualidad, menos condicionada en lo cultural, más libre y, fundamentalmente, más intima e

intensa que la pautada por la Iglesia de entonces. En esta última característica, por lo demás,

creemos que se debe inscribir el mentado individualismo (Magnavacca, 2008, pp. 35-36)”.

Magnavacca  señala,  entonces,  tres  cuestiones  concatenadas  entre  sí:  a)  las  Humanidades

forman parte del contexto religioso de la época b) se proponen dentro del mismo contexto que

integran una reforma de la espiritualidad cristiana c) el individualismo es un efecto del giro que

adquiere, desde el siglo XIV, la significación propia de la doctrina cristiana. 

Puede considerarse, como ejemplo de la argumentación humanística el “Elogio de la locura”

-de Erasmo de Rotterdam, obra que exalta la necesaria condición desquiciada del humano, por

oposición a la inalterable sabiduría divina. Lo que se opondría  a la cordura sería, según el

elogio que hace Erasmo de la locura en el humano, pretender que la criatura se igualara con el

Creador. 

Se  abre  con el  Humanismo la  inscripción  del  conocimiento  laico  -pero  no  profano-  en  la

espiritualidad cristiana, que motivará incluso siglos después, la reversibilidad doctrinaria de la

propia Iglesia. El argentino Fabián Campagne ha destacado como, a fines del siglo XVIII el

Papa Lamberti incorpora, para instruir los procedimientos de beatificación oficiados por los

canónigos, el propio saber laico imbuido de naturalismo (Campagne, 2015, pp. 348-349)”.



La propia reversibilidad del  derecho canónico pone de manifiesto como el derecho natural

proviene, a través del proceso de secularización del derecho divino, de la participación decisiva

de la conciencia laica -y por ende la ciencia- en la determinación del vínculo social. Entendida

como ámbito genuino de la ciencia la conciencia provee, desde una perspectiva secularizada y

por ende naturalista, el fundamento de la condición pública, contexto genuino de la condición

social:

“Nacido ciudadano de un Estado libre, y miembro del soberano, por más débil influencia

que pueda tener mi voz en los asuntos públicos, el derecho de votar sobre ellos es  

suficiente para imponerme el deber de instruirme: ¡al meditar acerca de los gobiernos, 

estoy dichoso de encontrar siempre en mis indagaciones nuevos motivos para amar al de

mi país! (Rousseau, 2003, p. 35).

En autores tan característicos de la episteme clásica como Vico y Condillac, el papel de la voz

(el signo entendido en su índole natural) determina, a través de la actividad de la conciencia, lo

propio  a  la  condición  pública,  así  como  la  cristalización  de  su  condición  señera:  la

institucionalidad.

“Y aquí se da fin a este Libro de las lenguas con la idea de un diccionario de las voces, 

por  decirlo  así,  mentales,  común  a  todas  las  naciones,  que  explicando  sus  ideas  

uniformes acerca de las sustancias y teniendo en cuenta las diversas modificaciones con 

que pensó cada nación relativamente a las mismas necesidades o utilidades humanas  

comunes a todas, mirándolas por diversas propiedades, según diversidad de parajes y  

cielos y por tanto naturaleza y costumbres, narre los orígenes de las diversas lenguas  

vocales, acordadas todas a una lengua ideal común” (Vico, 1993, 233).

 Tal como lo ha señalado Foucault, la acepción empírica de la objetividad como “un replegarse

de la cosas sobre sí mismas” no existe para esta concepción de la sociedad humana, en cuanto

la índole pública de la “sociedad” emana de una “Ciencia General del Orden”, que no es otra



que la que surge del “cálculo y la clasificación” de los signos (Foucault, 1966, p.87). Para una

perspectiva  del  saber  que  se  prescribe  (y  delimita  a  sí  misma)  como  exactitud  de  la

representación  en  tanto  que  equivalencia  (cuya  mejor  formalización  era  provista  por  la

“mathesis  universalis”),  la  sociedad existe  de par  con la  ciencia,  así  como una y otra  son

inseparables de la conciencia, o como lo escribirán por igual (ya desde otra perspectiva teórica)

Heidegger y Derrida, de la “con-scientia”.

La religiosidad edificante del Progreso

En otro trabajo hemos señalado la continuidad entre lectura y progreso, trágicamente sellada en

el cadalso revolucionario, que se cobrara la vida de Condorcet, autor del Esbozo de Tabla de

los Progresos del Espíritu Humano (Viscardi, 2016, p.22).  Cierta vigilancia semántica pone de

relieve, en la reversibilidad que se instala entre lectura y Progreso, una potencia de desarrollo

que se entiende, a partir del Siglo de las Luces, como “progreso de la conciencia”. Existe una

acepción de “religión”, en el sentido de lectura cuidada (relegere), cuya religiosidad se opone

ante todo al uso profano de los textos sagrados (Agamben, 2005, p.99).  Conviene recordar que

St.  Simon, asistido por su secretario Augusto Comte, propuso la consagración laica de una

Iglesia de Jefes de Empresa, con el propósito de mantener viva la llama ferviente del Progreso

Industrial. 

Como  lo  ha  señalado  Canguillehm  (1981,  pp.125-127),  con  el  positivismo  adviene  la

culminación  del  organicismo  decimonónico,  pero  se  introduce  también  una  solapada

reivindicación del espiritualismo cristiano, que se iniciara con Leibniz (uno de los primeros en

reivindicar  el  “organismo”  aristotélico).  Tal  reivindicación  advenía  como  reacción  (por

ejemplo, de Leibniz contra el mecanicismo de un Descartes), ante el “fisicalismo” desprovisto

de condición espiritual que ascendía en hombros de la mathesis universalis. 

Esta reacción (en el sentido propio y en el figurado del término) se refuerza políticamente en

razón de los “excesos” de la revolución francesa. El registro consternado según el cual  “la

revolución devora a sus hijos” (por ejemplo, al propio Condorcet), promueve el planteo de un



vínculo social  (la  “preferencia selectiva”-affectio societatis)  que provea simultáneamente la

superación y la conservación (Aufhebung) de un “estado de cosas”. Es sugestivo como, en su

explicación del positivismo de Comte, Canghillehm lo entiende, al igual que Vattimo (1990,

p.97), como la culminación de la concepción del Espíritu Absoluto en Hegel. 

Cuando se entiende por “sociedad” una condición empírica tributaria de la ciencia (y viceversa,

a  la  ciencia  como  empíricamente  instruida  por  la  sociedad),  se  refrenda  el  contexto

espiritualista  y  religioso,  que a  través  de la  “negatividad de la  conciencia”  hegeliana (que

retoma, en otro contexto teórico, la causa sui spinozista), nos retrotrae a un contexto teológico

(Solé, 2013, p.110).   

La crisis del organicismo decimonónico y la crítica del substancialismo

El replanteamiento del paradigma moderno está marcado, desde el fin del siglo XIX hasta la

segunda mitad del siglo XX, por el abandono del criterio de continuidad conceptual entre la

teoría y la experiencia sensible. La imposibilidad de sostener la consistencia de la teoría en la

justificación empírica de la observación, llevó por distintos caminos a Frege, a Husserl y a

Saussure  a  postular  el  gobierno  de  la  decisión  teórica  sobre  la  observación  empírica

(Benasayag,  1994).  Es  el  sentido  que  toma  el  cuestionamiento  del  historicismo  y  del

psicologismo en Frege y en Husserl,  así como en Saussure, la  pregunta acerca del “objeto

coherente integral de la lingüística”. Esa interrogación lleva al lingüista ginebrino a postular

“la más exacta característica de un signo es ser lo que los otros no son” y a definirlo como la

unión “de un concepto y de una imagen acústica”. 

La lectura que hará Benveniste (1971) de “la naturaleza del signo lingüístico” profundizará en

sentido crítico el legado saussuriano mientras para Derrida (1972, pp.27-28), el significante en

Saussure  (es  decir,  la  “imagen  acústica”)  inicia  radicalmente  la  “de-substancialización  del

concepto  de  signo”.  Tal  “desubstancialización  del  concepto”  es  una  afirmación  a  la  que

conviene prestar atención. Si el concepto está substancializado, tal condición se debe a una

esencia que mantiene lo propio al concepto en la vigencia de una substancia. Esta vigencia no



es otra que la del sujeto (que en Hegel es la substancia misma) capaz, según Foucault,  de

ocupar el “lugar del Rey”. 

La pareja real pintada como reflejo en un espejo, en la tela de Velázquez “Las Meninas”, mira

desde el fondo de la escena pintada hacia el lugar del espectador,  quien observa la misma

escena, aunque desde un lugar ajeno a la tela. Tal lugar desde donde la tela pintada adquiere

sentido es ocupado, cada vez, por un espectador diferente. El “lugar del Rey” puede, desde una

consistencia conceptual inalterable, gobernar el vínculo de conocimiento entre un representable

(la mirada que desde la escena pintada se dirige hacia el espectador) y quien se la representa (el

espectador  mismo),  porque  quien  sostiene  ese  Orden  (el  Rey-sujeto)  trasciende  el  propio

vínculo entre el objeto y del concepto. Tal ausencia/presencia del Rey (como reflejo pintado y

como  espectador  singular  en  cada  caso)  testimonia  que  el  lugar  del  sujeto  debe,  como

substancia,  encontrarse elidido en su mismidad, para que llegue a liberarse una proyección

representativa (Foucault, 1966, p.31). 

La crítica del substancialismo de la representación va a ocupar un lugar decisivo en el escenario

teórico de la segunda mitad del siglo XX señalando, ante todo, el fin de la consistencia teórica

de la ciencia -es decir, de un sistema de relaciones consistentes, tanto en su versión clásica

como en su versión moderna. Con ella descaece asimismo el reinado del substancialismo del

concepto,  que había hecho de la sociedad un campo coherente de relaciones empíricas.  Viene

a ser puesta en cuestión la transformación del “affectio societatis” en “voluntad general”,  que

particularmente (y entre otros) en el Contrato Social, constituía desde el siglo XVIII el par

indisociable de ciencia y sociedad. 

La desarticulación de ese par que aseguraba la consistencia substancialista de una realidad

“social”  o  “cognitiva”  (o  “cognitiva”  porque  “social”  y  viceversa),  cuyo  paradigma  por

excelencia es el positivismo, es obra del “giro lingüístico” (que debe ser entendido ante todo

como un “giro epistémico”),  en cuanto conllevó la substitución de la representación por el

discurso en tanto que principio de sensibilidad intelectual. Con tal substitución se produce la

desarticulación  del  proyecto  de  la  epistemología  (la  cristalización  de  una  racionalidad  del



conocimiento) y el ascenso del acontecimiento enunciativo en tanto que criterio de libertad

pública. Tal criterio subordina el conocimiento a la libertad de formulación, pero asimismo

supedita  la  divinización  moderna  de  la  ciencia,  supuestamente  inalterable  por  exactitud

(matemática) u observación (empírica), a una perspectiva arqueológica del saber:

“Podemos llamar provisoriamente «arqueología» a aquella práctica que, en toda indagación

histórica,  trata  no  con  el  origen  sino  con  la  emergencia  del  fenómeno  y  debe,  por  eso,

enfrentarse de una forma nueva con las fuentes y con la tradición. No puede medirse con la

tradición sin deconstruir los paradigmas, las técnicas y las prácticas a través de las cuales la

tradición regula las formas de la transmisión, condiciona el acceso a las fuentes y determina, en

último análisis,  el estatuto mismo del sujeto cognoscente.  El punto de surgimiento es aquí,

pues, a la vez objetivo y subjetivo y se sitúa, más bien, en un umbral de indecidibilidad entre el

objeto y el sujeto. Tal punto de mergencia nunca hace aparecer el hecho sin hacer aparecer, al

mismo tiempo, al propio sujeto cognitivo: la operación sobre el objeto es, al mismo tiempo, una

operación sobre el sujeto” (Agamben, 2009, p.103). 

 El surgimiento de la tecnología y la supeditación del conocimiento a la empresa 

Lejos  de  suponer  un  auge  de  la  técnica  sobre  los  asuntos  públicos,  el  surgimiento  de  la

tecnología supone la progresiva desaparición del Orden de la Naturaleza, a partir del cual la

técnica  podía  hacer  valer  los  conocimientos  aportados  por  un  saber.  Pautada  por  el  uso

inhumano de la técnica en la 1a. Guerra Mundial, el surgimiento de la tecnología es anticipado

por el fracaso del proyecto de la Fenomenología Trascendental, que  constata Husserl desde los

años 30' del siglo pasado. El fenomenólogo admite, por entonces, que las “ciencias regionales”

no  se  subordinaban,  ni  en  su  designio  ni  en  sus  procedimientos,  a  ninguna  instrucción

trascendental  (Husserl,  1984).  La  indisciplina  epistemológica  no  supuso,  sin  embargo,  la

disminución del potencial del conocimiento, sino su directa implementación sobre el mismo

principio que lo hace posible, es decir, la inteligencia humana. 

 La  acepción  del  título  “Tecnologías  del  yo”,  de  Foucault,  debe  ser  entendida   como  la



continuidad  propia  al  vínculo  entre  saber  y  poder,  que  para  Foucault  se  han  vuelto

indisociables, desde que el “intelectual universal” ha sido substituído por el “sabio-experto con

poder sobre la vida y la muerte” (Foucault, 77, pp.183-185). Tal “intelectual universal” supone,

en  efecto,  el  “intelectual  orgánico”  en  una  concepción  naturalista  del  Orden  social,  que

Foucault  presenta bajo dos figuras:  el  literato y el  tribuno.  Estas figuras del  escritor y del

político  suponen ante todo la reciprocidad pública, en razón de una organicidad propia a la

sociedad, en cuyo devenir el Orden natural admite períodos de evolución y revolución, unos y

otros, igualmente sometidos a una finalidad ordenadora del saber (igualmente natural) humano.

Por  contraposición a  tal  intelectual  universal-orgánico Foucault  va  a  presentar  la  figura  de

Oppenheimer (el creador de la bomba atómica), cuyo saber es ante todo principio de poder y

sella,  desde  el  fin  de  la  2a.  Guerra  Mundial  el  ascenso  inexorable  de  la  tecnología  y  el

descaecimiento fatal de las concepciones totalizadoras y finalistas de un Orden Natural.    

En  cuanto  la  tecnología  se  desarrolla  a  partir  del  gobierno  de  una  potencia  cognitiva  de

transformación de la naturaleza, su  medium propio pasa a ser el humano como tal (Parente,

2010,  pp.93-95).  En  tal  contexto  “hiper-humano”  la  centralidad  corresponde  a  la  facultad

vinculante por excelencia: la mediación informativa y comunicacional. Derrida señala, respecto

a la actualidad que determina la artefactualidad, que no corresponde saber de qué esta hecha,

sino saber  que  está hecha (Derrida,  1998,  p.15).  El  hacer intelectual se configura como el

principio mismo del vínculo social y la condición superlativa del conocimiento disuelve un

supuesto equilibrio natural entre objetividad y sujeto cognitivo. El Dr. Dighiero expresaba, para

subrayar la significación del equipamiento técnico en el desarrollo científico del Uruguay, que

el conocimiento se elabora hoy en función de los artefactos que hacen posible su actividad

(Viscardi, 2006, p. 18). Es el mismo concepto que expresa Derrida con relación a la condición

tele-tecnológica del archivo: “El sentido archivable se deja asimismo, y por adelantado, co-

determinar por la estructura archivante. Comienza en la impresora”(Derrida, 1997, p.26).

La prevalencia de la relación cognitiva por sobre la relación natural implica que el saber se

convierta en un efecto de interfaz (tele-tecno-lógica) y obedezca, como lo señala Baudrillard,  a

la “definición operacional del ser” (Baudrillard, 1988, p.15). En esta operativa de cara a su



propio designio, el saber y el ser se funden en la eficiencia económica, o si se quiere, en la

economía de la eficiencia, de forma tal que la ciencia se convierte en su propia empresa. Tal es

el  proyecto  de  Ciencia  y  Tecnología,  animadas  en  su  unión  operacional  por  el

“emprendedurismo”. Una visión pragmática del mercado abjura ante todo de una política que

gobierne la ciencia más allá de la operatividad propia de esta última, que decorticada de todo

gobierno y sobre todo de toda política, se convierte en un eferente del mercado:

“El  gobierno  tiene  que  distribuir  recursos  que  siempre  son  escasos.  Allí  donde  el  propio

gobierno define las prioridades tiene mayor control. En áreas donde las prioridades las definen

otros actores, el control es más limitado. Es más o menos la misma historia de la Universidad

cogobernada. Diría que la mayor debilidad que tiene el Pedeciba es una debilidad presupuestal.

En cuanto a la agenda y la preocupación por los problemas del país, estoy bastante seguro de

que los investigadores eso lo tienen bastante claro, porque se define a través de los proyectos

concursables de investigación, que por lo general la ANII [Agencia Nacional de Investigación e

Innovación] asocia a los problemas que tiene el país, y entonces los investigadores saben que

hay temáticas para las que hay más fondos que en otras” (González, D. Garat, B., 2019).

La distancia que toman los entrevistados con toda forma de gobierno o de co-gobierno, va de

par con la comprensión que exhiben ante la adaptación, de neto cuño presupuestal,  de los

investigadores  a  las  pautas  de  los  proyectos  financiados  por  la  Agencia  Nacional  de

Investigación  e  Innovación  (ANII).  Tal  distancia  con  las  formas  de  gobierno  político  no

interpone, sin embargo, distancia alguna con lo institucional como tal, gubernamental, público

o  privado.  Semejante  omnipresencia  asociativa,  muy  próxima  a  un  “affectio  societatis”

ecuménico, encuentra un  único parangón contemporáneo posible: el mercado.

Lejos  de  pertenecer  a  un  campo  ajeno  a  la  propia  institución  investigativa,  la  iniciativa

empresarial se incorpora desde ya entre sus coordenadas de desarrollo:

“Hay políticas para estimular a los investigadores a que desarrollen emprendimientos propios.

Hay acciones, fundamentalmente llevadas adelante por la ANII,  que van por el fomento de



las startups, en las que hay algunos casos exitosos y disciplinas en las que eso se presta mejor

que  en  otras.  En  el  Pedeciba  tenemos  una  Unidad  de  Valorización  de  la  Investigación  y

Transferencia Tecnológica (UVITT) que un poco en esa línea trabaja junto a Uruguay XXI,

cerca de la ANII, junto con la Secretaría de Ciencia y Tecnología, para ver las necesidades de

investigación en las empresas y tratar de generar ese nexo con los investigadores. También hay

otro  camino.  Dado  que  en  Uruguay  nuestras  empresas  más  grandes  son  las  públicas,  no

podemos esperar que el sector privado haga grandes inversiones en investigación si nuestras

empresas públicas no dan en el ejemplo teniendo fuertes departamentos de I+D [investigación

+ desarrollo]” (González, D. Garat, B., 2019). 

El  objetivo estratégico de implementar el  ingreso de la ciencia al  mercado a  través de las

empresas públicas en el Uruguay, reconoce incluso un antecedente por demás significativo.

Con oportunidad de una carta pública firmada por un nutrido grupo de investigadores jóvenes

de  UdelaR y  el  Instituto  Clemente  Estable  hacia  fines  de  2017 (Varios  autores,  2017),  se

pautaba el mismo objetivo. 

Los  autores  de  la  carta  pública  se  identifican  como  miembros  de  “la  sociedad  del

conocimiento”,  de  forma  que  las  interrogantes  que  plantean  se  vinculan,  ante   todo,  a  la

viabilidad de la actividad tecno-científica en el Uruguay. La solución que proponen recuerda

que la inserción de los laboratorios, “en todo el mundo”,  tiene lugar en “empresas de un porte

significativo”.  En  el  Uruguay  tales  corporaciones  corresponden  ante  todo  a  las  empresas

estatales, así como a intendencias, direcciones de ministerios u organismos como el Instituto

Nacional de Investigación Agropecuaria (INIA). Esta secuencia institucional explicita lo que se

entendía por “extra-académico” en el mismo texto: se trata de actividad que se pone bajo la

conducción  directa  o  indirecta  de  la  órbita  partidaria,  nunca  de  la  orientacion  académica

autónoma. 

Podría pensarse que tal tendencia no refleja sino cierta inclinación que cunde entre sectores

parciales del campo “Ciencia y Tecnología”. ANII organizó, durante el mes de octubre de 2017,

una “Instancia de intercambio” entre los investigadores que integran el Sistema Nacional de



Investigadores (SNI). Se seleccionó a 120 investigadores representativos de todas las áreas del

conocimiento y de distintas categorías (Iniciación y niveles I, II y III). Respetando un criterio

de heterogeneidad proporcional del conjunto, el evento reunió a los investigadores en 18 mesas.

En  esa  instancia  cundió  la  misma  inclinación  a  favorecer  la  inserción  empresarial  de  la

investigación, e incluso, se predicó cierta filantropía estatal hacia las empresas que aceptaran

incorporar investigadores (Viscardi, 2018).  

La subordinación de la cuestión pública del saber (es decir, de la intersección ciencia/sociedad)

a la gestión empresarial, está lejos de pertenecer exclusivamente a un propósito aislado de un

grupo  de  investigadores  del  PEDECIBA o  de  la  ANII.  En  el  propio  contexto  nacional  e

internacional se presenta, por el contrario, como una nota característica de la naturalización

artefactual del saber, tanto en la ciencia como en la sociedad. 

Referencias bibliográficas

Agamben, G. (2005). Profanaciones. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Agamben, G. (2009). Signatura Rerum. Paris: Vrin.

Baudrillard, J. (1988). El otro por sí mismo. Barcelona: Anagrama.

Benasayag, M. (1994). Penser la liberté. Paris: La Découverte. 

Benveniste, E. (1971). “La naturaleza del signo lingüístico”. Recuperado de:  

http://acad.colmex.mx/sites/default/files/pdf/Benveniste%20-%20Naturaleza%20del

            %20signo%20lingu%C3%ADstico.pdf 

Campagne, F. (2015). Profetas en ninguna tierra. Buenos Aires: Prometeo.

Canguillehm, G. (1981). Idéologie et rationalité. Paris: Vrin.

Corominas, J. (1987). Breve diccionario etimológico de la lengua castellana. Madrid: Gredos.

Derrida, J. (1972). Positions. Paris: Minuit.

Derrida, J. (1997). Mal de Archivo. Madrid: Trotta.

Derrida, J. (1998). Ecografías de la televisión. Buenos Aires: Eudeba.

Erasmo de Rotterdam, “Elogio de la locura”,  Biblioteca Virtual Universal. Recuperado de:  



https://www.biblioteca.org.ar/libros/150261.pdf 

Foucault, M. (1966). Les mots et les choses. Paris: Gallimard.

Foucault, M. (1977). Microfísica del poder. Valencia: Ed. de la Piqueta.

González, D. Garat, B. (2019). “El Programa de Desarrollo de las Ciencias Básicas: una usina 

de  ideas”   La  Diaria.  Recuperado  de:  https://ciencia.ladiaria.com.uy/articulo/2019/6/el-

             programa-de-desarrollo-de-las-ciencias-basicas-una-usina-de-ideas/ 

Husserl,  E.  (1984).  La crisis  de  las  ciencias  europeas  y  la  fenomenología  trascendental. 

México: Folios.

Lalande, A. (1983). Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF.

Magnavacca,  S.  (2008).  “Estudio preliminar”  en  Discurso sobre la  dignidad del  Hombre,  

pp.17-200,  Buenos Aires: Ed. Winowrad. 

Parente, D. (2010). Del órgano al artefacto. La Plata: Universidad Nacional de La Plata.

Rousseau, J-J. (1973). Du contrat social. France: Union Générale d'Editions.

Solé, M. (2013). “Estudio preliminar” en El ocaso de la Ilustración, pp.9-112, Buenos Aires: 

Universidad Nacional de Quilmes-Prometeo.

(Varios autores). (2017). “¿Por qué más de 1000 investigadores firmaron una carta abierta en 

menos de 24 horas? (carta pública)” La Diaria. Recuperado de:  

https://findesemana.ladiaria.com.uy/articulo/2017/11/por-que-mas-de-1000-investigadores-

             firmaron-una-carta-abierta-en-menos-de-24-horas/ 

Vattimo, G. (1990). La sociedad transparente. Buenos Aires: Paidós.

Vico, G. (1993). Principios de una Ciencia Nueva. México: Fondo de Cultura Económica.

Viscardi,  R. (2006).  “La crisis  política del publicacionismo” en  El espacio público de las  

ciencias sociales y humanas, pp.15-20, Buenos Aires: Editores del Puerto.

Viscardi, R. (2016).”Al paso del Progreso” en Lecturas del Progreso, pp.21-34, Montevideo: 

Maderamen.

Viscardi,  R.  (2018)  “Una  propuesta  de  integración  de  la  educación  pública  al  sistema

empresarial”  (extracto),  Ponencia  en  XIII  Congreso  Iberoamericano  de  Historia  de  la

Educación  Latinoamericana.  Sociedad  Uruguaya  de  Historia  de  la  Educación  (SUHE),

Universidad en discusión. Recuperado de:

https://www.facebook.com/universidadendiscusion/posts/1871237209576441?__tn__=K-R 




