Sincronia, vol. 23, nim. 76, 2019, pp. 181-192.

Conceptos claves para la
articulacion entre Vida y Ser
en la ontologia de Gilles
Deleuze - Articulo completo.

Celeste Florencia Ramirez.

Cita:
Celeste Florencia Ramirez (2019). Conceptos claves para la articulacion
entre Vida y Ser en la ontologia de Gilles Deleuze - Articulo completo.
Sincronia, 23 (76), 181-192.

Direccién estable: https://www.aacademica.org/uba/box/celeste.ramirez/6/1.pdf

ARK: https://n2t.net/ark:/13683/p4bY/UuW/1.pdf

Esta obra esté bajo una licencia de Creative Commons.
@ Para ver una copia de esta licencia, visite
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es.

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/uba/box/celeste.ramirez/6/1.pdf
https://n2t.net/ark:/13683/p4bY/UuW/1.pdf
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

= DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n7
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

Conceptos claves para la articulacion entre Vida y Ser
en la ontologia de Gilles Deleuze

Key concepts for the articulation between Life and Being in the
ontology of Gilles Deleuze.
Celeste Florencia Ramirez

Escuela de Humanidades / Universidad Nacional de San Martin (ARGENTINA)
CE: ramirezcelestef@hotmail.com ID ORCID: 0000-0001-9351-0154

DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76.9b19

Esta obra estd bajo una Licencia Creative Commons Atribucion-NoComercial 4.0 Internacional

Recibido: 25/03/2019
Revisado: 02/04/2019
Aprobado: 20/05/2019

RESUMEN

El presente trabajo tiene como objetivo establecer, en lineas generales, cual es la concepcidon que
tiene Deleuze sobre la vida. Para esto, recurrimos a la lectura de la clase del 14 de enero de 1974,
dictada por Deleuze en la Universidad de Vincennes y la clase del 24 de marzo de 1981, pronunciada
por él también en la misma universidad. En estas clases Deleuze introduce una proposicidon que se
extiende a lo largo de la Edad Media, incluido el siglo XVII, la cual plantea un problema relacionado a
la naturaleza del Ser. Al respecto, intentaremos establecer cudl fue el origen de dicha nocién en los
escritos de Spinoza. Si bien Deleuze renuncia al abordaje profundo de las tradiciones filosoficas sobre
el tema, realizaremos una breve introducciéon sobre las perspectivas equivocista, univocista y
analoga, para mostrar que Spinoza descubre, como considera Deleuze (2008, p.493), una nueva
esfera del Ser. La ontologia spinozeana aparecera aqui como la Unica en sentido riguroso (Deleuze,

2008, pp.69 y 483).



ramirezcelestef@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9351-0154
https://search.crossref.org/?q=10.32870%2Fsincronia.axxiii.n76.9b19
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es

e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

A DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

A lo largo de este trabajo se pretendera dar cuenta de los multiples elementos que conforman a la
vida como plano de inmanencia. Al respecto, intentaremos corroborar que este plano de inmanencia

se identifica necesariamente con una Etica.
Palabras clave: Ontologia. Univocidad. Etologia. Plano de inmanencia. Vida.

Abstract:
The objective of this paper is to establish, in general terms, what Deleuze's conception of life is,
mainly by reading the class of January 14th 1974, dictated by Deleuze at the University of Vincennes
and the class of March 24th 1981, pronounced by him also at the same university. In these classes
Deleuze introduces a proposition that extends throughout the Middle Ages, including the
seventeenth century, which poses a problem regarding the nature of Being. In this regard, we will try
to establish what was the origin of this notion in the writings of Spinoza. Although Deleuze rejects
the deep approach of the philosophical traditions on the subject, we will make a brief introduction
about the unjust, univocal and analogous perspectives, to show that Spinoza discovers, as Deleuze
(2008, p.493) considers, a new sphere of Being. The Spinozean ontology will appear here as the only
one in a rigorous sense (Deleuze, 2008, pp.69, 483).

Throughout this work we will try to account for the multiple elements that make up life as a
plane of immanence. In this regard, we will try to corroborate that this plane of immanence is

necessarily identified with an Ethics.

Keywords: Ontology. Univocity. Ethology. Plane of immanence. Life.

La potencia infinita del Ser

El enorme problema que intentaremos dilucidar estd en la nocién de hen panta (Deleuze, 2008,
p.484). Se trata de un término griego, es decir, que se encuentra en el origen de la filosofia misma, a
saber: hen panta. Hen quiere decir “lo uno”; panta significa “todas las cosas”, se trata de un
nominativo plural neutro. La traducciéon completa seria “lo uno todas las cosas”. De alli que la

filosofia ha tenido un vinculo con el pananteismo: pan quiere decir “todo”, an quiere decir “uno”,



e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

teismo, Teos, “Dios”. Por lo tanto, panteismo o pananteismo quiere decir “lo uno en todas las
cosas”, esto es “Dios”. Si uno se pregunta acerca de qué es aquello que constituye la esencia de una
cosa cualquiera, seguramente imaginariamos que tiene que Ser algo Unico, no puede Ser algo
disperso y multiple. El problema esta en que esa esencia, propia de una realidad particular, lo que
hace que un caballo sea caballo, si cada uno de los caballos tiene una esencia, entonces, a cada uno
deberia corresponderle una palabra distinta, y, sin embargo, es la misma: “caballo”. La pregunta
seria: ¢Cudl es la relacién entre algo que se nos tiene uno y que, sin embargo, se refiere a una
multiplicidad de individuos? Mds precisamente, ¢cudl es el vinculo de una forma finita con la forma
infinita? “enorme problema que va a animar toda la teologia” (Deleuze, 2008, p.486).

Deleuze afirma que Unicamente Spinoza ha logrado una ontologia en un sentido riguroso,
puesto que extrema las posibilidades de la proposicion hen panta. Esto lo logra, principalmente, en
la siguiente afirmacién: “las mismas formas, o si prefieren, los mismos atributos [...] se dicen de Dios
y de las cosas” (Deleuze, 2008, p.485). En esta proposicion podemos dar cuenta de la pertenencia
del filésofo Baruch de Spinoza a la marginalidad, marcada por el rechazo tanto al cristianismo como
al judaismo, del cual procedia, y que, hacia 1656, le valdra su Cherem (Deleuze, 2004, p.19). Pero,
écomo expresar con palabras el coraje de un filésofo que rompe a sabiendas con las dos
instituciones que regian en su tiempo? Y es que dicha proposicion, que para la gran mayoria del
resto de los fildsofos es una herejia, mds aun, explicita Deleuze, una blasfemia, presenta una
novedad, a saber: las mismas formas infinitas que se atribuyen a Dios, se las atribuye bajo la misma
forma a las criaturas. Es decir, hay formas comunes a la substancia y a los entes (Deleuze, 2008,
p.486).

Si queremos comprender esta primera parte de la ontologia spinozeana, tendremos que
centrarnos en dilucidar ciertas nociones: equivocidad, univocidad, analogia. La cuestidn seria:
éexisten formas que se atribuyen tanto al Ser infinito como a los seres finitos, a Dios y a las

criaturas?




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

La equivocidad implica sostener que el término Ser se enuncia en varios sentidos de eso de
lo que se dice, siendo que, aquellos muchos sentidos de la palabra Ser no tienen medida comun, es
decir, tienen un sentido totalmente diferente (Deleuze, 2005, p.282).

Sin embargo, también estan aquellos que consideran que el Ser es andlogo. Santo Tomds de
Aquino, quien tiene una célebre teoria de la analogia del Ser, sostenia que el Ser se enuncia en
muchos sentidos de aquello que se dice y considera, a diferencia de los partidarios de la
equivocidad, que la medida en comun esta regida por relaciones de analogia, es decir que se dice de
Dios y de las criaturas de manera analdgica (Deleuze, 2008, p.491).

Ahora bien, Santo Tomas distinguia dos tipos de analogias cientificas o técnicas: por un lado,
la analogia de proporcién o serie y, por el otro, la analogia de proporcionalidad o estructura.

La primera considera que el Ser se dice en varios sentidos y que esos sentidos tienen una
medida en el concepto. De esta manera, hay un primer sentido de la palabra Ser y luego sentidos
diferentes que derivan, siguiendo una regla de proporcion del primer sentido. Segun esta analogia,
seria: A es semejante a B, B es semejante a C, donde A seria un supuesto término superior como
razon de la serie, ya sea por su cualidad o perfeccion, y luego le siguen todos esos términos
vinculados al primero segun sus graduaciones. La palabra Ser tenia como primer sentido el término
“substancia” o “esencia”. Por lo tanto, la substancia también tenia analogias. A fin de cuentas, la
analogia de proporcién consiste en jerarquizar y ordenar una pluralidad de sentidos de un primer
sentido del término Ser.

La segunda implicaba una analogia matematica: A es semejante a B lo que C es semejante a
D. Por ejemplo, la justicia finita es a las cosas finitas lo que la justicia infinita es al Ser infinito. El Ser
infinito se enuncia de Dios, en cambio, el Ser finito se dice de las criaturas. Es decir, Dios posee en s/
la justicia como cualidad plena, en cambio, el hombre tiene por derivacion la justicia de manera
secundaria.

En ambas analogias, Deleuze (2006, p.241) marca que la naturaleza es entendida bajo la

forma de mimesis: la primera bajo la forma de criaturas que, por semejanza graduada, imitan un




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

‘ DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

Unico termino eminentemente divino que tienen como modelo; la segunda bajo la forma de un
modelo en espejo que también imitan, pero por diferencia graduada.

Dicha nocién de analogia estaba fuertemente vinculada a la nocién de moral, es mas, son
inseparables la una de la otra. Y es que la esencia y los valores se encuentran intimamente
relacionadas con la moral, ya que “Una moral es una operacién que nos devuelve la esencia, es
decir, nuestra esencia, y que lo hace a través de los valores” (Deleuze, 2008, p.70). En este sentido,
la esencia no se encuentra realizada por si misma, sino que esta en potencia en el hombre. La moral
seria el medio por el cual la esencia humana se realiza. De esta manera, necesariamente, por medio
de la moral, los seres humanos deben considerar la esencia del hombre como un fin.

Para la moral, la esencia del hombre se basa en la definicion de Aristoteles: el hombre es un
animal racional. Sin embargo, Deleuze (2008) afirma: “Toda la concepcién clasica del hombre
consiste en invitarlo a reunirse con su esencia, porque esa esencia es como una potencialidad que
no esta necesariamente realizada” (p.71). A fin de cuentas, si la esencia del hombre aldn no esta
concretada, entonces, el objetivo de la moral es hacer pasar la esencia de potencia al acto.

Asimismo, Deleuze niega cualquier posibilidad de realizar una ontologia de la moral, puesto
gue la moral se vale de una instancia superior al Ser, necesita una trascendencia para juzgar. De
esta manera, el sistema de juicio toma como evidencia los valores.

En contraposicidon a este planteo, Deleuze introduce a Duns Scoto, quien posiciona el Ser en
la univocidad. El Ser se dice en un Unico y mismo sentido de todo aquello de lo que se enuncia. Para
Duns Scoto, el Ser no es andlogo, sino univoco, ya que define al Ser como lo indiferente a lo finito y
a lo infinito, es decir, el Ser en tanto que Ser. Se trata de un Ser neutro, ni lo uno ni lo otro (Deleuze,
2008, p.492). En definitiva, no hay mas que un Unico y mismo sentido de la palabra Ser. Ahora bien,
el Ser se encuentra vinculado con Dios y las criaturas de forma andloga, ya que estos no son lo
mismo. “Diciendo esto, creia protegerse contra el panteismo” (Deleuze, 2008, p.491). A fin de
cuentas, el Ser en tanto que Ser es univoco metafisicamente, pero, el Ser se enuncia en muchos

sentidos, fisicamente (Deleuze, 2005, p.285).




e-ISSN: 1562-384X
fno XXIII, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢

Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

Estas distinciones son retomadas por Spinoza, quien considera que “todas las formas que
pueden Ser atribuidas a Dios, se las atribuyen también bajo la misma forma al hombre” (Deleuze,
2008, p.486). Las formas comunes que Spinoza encuentra son los atributos de la extensiéon y el
pensamiento.

Como vemos, a Spinoza no le resulta ajena dicha problematica. Por el contrario, advertimos
como Spinoza se encarga de hacer especial hincapié en la incidencia de la univocidad de la
substancia. Segun sus afirmaciones, la naturaleza es una unidad que se expresa en la diversidad de
los infinitos atributos, los cuales constituyen su esencia, su existencia. Se trata del vinculo entre lo
Uno vy lo Mdltiple.

El gran problema es que aquello en lo que no difieren es potencialmente infinito. No
obstante, la naturaleza de la substancia no expresa la infinitud, inmutabilidad o la eternidad, puesto
gue son las propiedades de la misma. En otras palabras, las propiedades no son atributos, por lo
tanto, no forman la esencia del Ser:

no es a través de atributos humanos (bondad, justicia, caridad...) que Dios comunica a las
criaturas humanas las perfecciones que poseen. Al contrario, es a través de sus propios

atributos que Dios comunica a todas las criaturas la potencia que le es propia. (Deleuze,

1999, p.84).

Entonces, si hay un Unico Ser, écudl es la diferencia entre las criaturas? Desde esta perspectiva, los

entes se definen por grados de potencia.

La ética ontoldgica

En la proposicién 11l y su demostracién, Spinoza (2004) postula:
No puede una cosa Ser causa de otra, si entre si nada tienen en comun. Si nada comun tienen
una con otra, entonces no pueden entenderse una por otra, y, por lo tanto, una no puede Ser

causa de la otra. (p.58).




e-ISSN: 1562-384X
fno XXIII, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

Alli estd afirmando que efectivamente existe algo idéntico y presente en ambos. Aquella forma
comun son los atributos, es decir, verbos que expresan cualidades ilimitadas que percibimos de Dios
como constitutivos de la esencia del mismo. Como explica Deleuze (1999): “Los atributos [...] no
cambian de naturaleza al cambiar de sujeto, es decir, cuando se las predica del Ser infinito y de los
seres finitos, de la substancia y de los modos, de Dios y de las criaturas” (p.42). En la medida en que
las nociones comunes encuentran su fundamento en el estatuto del atributo, significa el caracter
univoco de los atributos; puesto que constituyen la Naturaleza naturante y contiene la naturaleza
naturada que, a su vez, las vuelve a expresar. Entonces, “los mismos atributos reconocen su
pertenencia a la substancia que componen y a los modos que contienen” (Deleuze, 2004, p.67). De
esta manera, la expresién caracteristica de los atributos, conlleva una relacién inmanente.

De este modo, se observa que los modos tienen una potencia idéntica a su esencia formal,
ya que estos ultimos son las condiciones bajo las cuales se atribuye a los modos la esencia de la
substancia.

Las criaturas, en tanto modos finitos, Unicamente pueden concebir dos atributos infinitos:
por un lado, el atributo de la extensidon correspondiente al cuerpo; y por el otro, el atributo del
pensamiento correspondiente al alma. En otras palabras, la constitucion de las criaturas solo le
permite conocer esos dos atributos, sin embargo, comprendemos que hay infinitos atributos en la
substancia por su calidad de potencia absolutamente infinita, que no puede abarcar solo el
pensamiento y la extension.

Ademas, los modos se distinguen unos de otros, ya sea por los atributos de la substancia o
por los modos, puesto que estos ultimos tienen su causa en otra cosa. A su vez, las substancias se
diferencian entre ellas por los atributos que las componen, puesto que son en si mismas y se
conciben por si mismas. No podria haber dos substancias con los mismos modos, porque la
substancia los produce. Tampoco podriamos considerar que dos substancias compartan un mismo
atributo, ya que, por la definicién de substancia, es imposible que una sea causa de otra. De esta
manera, hay una misma substancia para todos los atributos (Deleuze, 1999, pp.23-30). “Pues, si la

substancia pudiese Ser producida por otra cosa, su conocimiento deberia depender del




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

conocimiento de su causa y, por lo tanto, no seria una substancia” (Spinoza, 2004, p.42). Por esto
mismo, Spinoza demuestra que el Ser es ilimitado, puesto que, como vimos, si la substancia estaria
limitada, deberia estarlo por otra de igual naturaleza que lo limite, o limitarse a si misma.

En consecuencia, podriamos considerar a cada forma de la naturaleza, infinitamente
perfecta. Esto se debe a que existe una igualdad entre los atributos de la substancia, ninguna forma
es inferior o superior a otra. En palabras del propio Deleuze (1999): “siendo todas las formas iguales
(atributos). Dios no puede poseer una sin poseer las otras; no puede poseer una que valga por otra
inminentemente” (p.63). Lo propio de cada atributo implica lo infinitamente perfecto, o sea, la
naturaleza de Dios. Sin embargo, es necesario aclarar que “infinito” y “perfecto” son simplemente
una propiedad de la naturaleza del Ser, se trata de la manera en la que cada uno de los atributos
expresa la esencia de Dios. Por esto mismo, si los atributos son las nociones generales que se
encuentran en la substancia y los modos, entonces, toda la naturaleza es perfeccidn. Este principio
de igualdad en las formas de la naturaleza no conlleva ninguna carencia, no hay algo que esté en
falta; y es que no hay una falta originaria.

Debemos advertir que, para definir la esencia del Ser, es necesario considerar que la
modalidad del Ser estda determinada por una infinidad de atributos, lo absolutamente infinito.
Precisamente el caracter absoluto constituye la naturaleza de la substancia, mientras que lo infinito
es lo propio de cada uno de los atributos. Deleuze (1999) explica: “Siendo todas las formas de Ser
infinitamente perfectas, deben pertenecer sin limitacion a Dios como a un Ser absolutamente
infinito” (p.63). De esta manera, Spinoza nos invita a pasar del Infinito al Absoluto, o sea, de lo
perfectamente infinito a lo infinitamente absoluto. Tal como argumenta: “Por Dios entiendo un Ser
absolutamente infinito, esto es, una substancia que consta de infinitos atributos, cada uno de los
cuales, expresa una esencia externa e infinita” (Spinoza, 2004, p.40). No solo hay una Unica
substancia que los modos conciben con determinados atributos, sino que aquello que pasa en la
substancia tiene que reflejarse de la misma forma en todos los aspectos bajo los cuales podemos

concebirla.

188




e-ISSN: 1562-384X
fno XXIII, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

A fin de cuentas, se trata de una sola y Unica Naturaleza para todos los vivientes, para todos
los cuerpos, para todos los individuos. Deleuze (2004) plantea: “Ya no se trata de la afirmacién de
una substancia Unica, se trata del despliegue de un plan comun de inmanencia en el que son todos
los cuerpos, almas, individuos” (p.149). El plano de inmanencia se compone de multiples planos, en
la medida que todos esos planos avienen uno. Sin embargo, el plano o la univocidad de sus partes,
constituyen una totalidad abierta, sin limites. En efecto, se trata de la conformacién de un sistema
qgue recurre desplegarse desde la multiplicidad. Lo multiple no solo es lo que tiene muchas partes,
sino lo que esta plegado de muchas maneras. Podemos apreciar como la filosofia deleuzeana
propone, incluso, una nueva forma de sistema puesto que, distinto al sistema cerrado y totalizante,
estd permanentemente abierta la posibilidad de nuevas conexiones y desuniones (Mengue, 2008,
pp.57-58). La multiplicidad se rige, justamente, por un despliegue de tipo rizomatico. Un rizoma es
aquella planta que se expande no desde el tallo o la raiz, sino que crece y se despliega desde el
medio en direcciones cambiantes, conectando un punto cualquiera con cualquier punto, es decir,
con diferentes naturalezas e incluso regimenes de signos (Deleuze, 2006, p.13)

Esta caracteristica de todo abierto prohibe la unificacion de los planos en una forma
jerarquizada o trascendente y permite la pluralidad, la expansion y la diversificacién de dimensiones
crecientes. Esta abertura o amplitud implica lo indeterminado, es decir, el caos. De tal modo que
caos no es lo opuesto al sistema, sino que esto se explica por su rasgo fundamental: el Ser
inmanente. La inmanencia es justamente aquello que no tiene ni principio ni final, es decir, no tiene
un “arché”, origen o fundamento primero. Por este motivo, el plano de inmanencia es un repliegue

Ill

de todos los planos sobre si, es el “centramiento” o el movimiento que se despliega desde y para si
mismo (Mengue, 2008, pp.71-73).

Veremos cémo luego el plano de inmanencia se corresponde a una vida. Y es que la realidad
es la expresién de la vida misma de Dios (Deleuze, 1999, p.30). Es justamente por el plano de
inmanencia que podemos afirmar que hay una igualdad de las formas del Ser. Como dijimos

anteriormente, si todo atributo expresa la esencia de la substancia bajo cierto modo, ningin modo

es inferior o superior a otro. Esto se debe a que los atributos son realmente distintos, lo cual no




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

: DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76 ¢
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA -
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

supone que se reduzcan los unos a los otros, ya que si cada uno se concibe por si, entonces, no hay
contradiccién, son necesariamente concordantes (Deleuze, 1999, p.72). De alli que el Ser conserva
de atributos diferentes toda su positividad, rechazando la divisién de la substancia.

De esta manera, es imposible que haya diferencia de substancia, distincion de formas,
género o especie, ya que de esta forma no podria librarse de la analogia del Ser. De hecho, Spinoza
niega la existencia de esencias generales como una esencia del hombre, las considera confusas. Y es
gue, para Spinoza, la esencia es siempre una determinacioén singular, la esencia de este, de aquel,
de ella (Deleuze, 2008, p.72). No se trata de un ente cualquiera, es lo que ese ente en particular
puede'. Tal como expresa Deleuze (2008, p.75): “Se trata de las acciones y pasiones de las cuales
algo es capaz. No lo que la cosa es, sino lo que es capaz de soportar y capaz de hacer”. La potencia
es idéntica a la esencia misma, “la potencia es el Ser” (Spinoza, 2004, p.73). En pocas palabras, el
problema no es el de los 6rganos y las funciones, no es el de la organizacion, tampoco se trata del
desarrollo o la diferenciacion. El problema es el de la composicidon: del movimiento y el reposo, la
velocidad vy la lentitud (Deleuze, 2006, p.259). Los individuos se definen segin la composicion de la
relacién en la que cada una de sus partes entra, por este motivo, cada uno es una multiplicidad. La
multiplicidad, entonces, se despliega en el medio. El medio es el lugar donde las cosas toman
velocidad, es decir, el individuo se mide segun el entrecruzamiento de multiples fuerzas con
distintas intensidades, segun el grado de velocidad o el movimiento o el reposo. Deleuze (2008)
aclara: “Si digo ‘racional’, no se trata de la esencia del hombre, sino de algo que el hombre puede.
Estar loco también forma parte del poder del hombre” (p.74).

La ontologia en Spinoza toma el nombre de ética, entendida como una etologia. La etologia
es una disciplina de las maneras de Ser. Asi como el estatuto de los modos es su manera de Ser en el
Ser. La ética no busca juzgar, al contrario, busca “los afectos activos y pasivos de los que es capaz el

animal, en un agenciamiento individuado del que forma parte” (Deleuze, 2006, p.261).

1 Nicolds de Cusa habia creado una palabra en latin. Se trata del término possest, conformado por dos verbos: posse,
gue es el infinitivo del verbo poder, y est, que es la tercera persona del presente indicativo del verbo Ser. En definitiva,
possest quiere decir lo que puede en acto. Se trata de la identidad de la potencia y el acto (Cfr. Deleuze, 2008, p.76).




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

‘ DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76
Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

La originalidad de Spinoza es que no hay una primacia de un modo sobre otro, ni
superioridad entre las criaturas. Rechaza, como sostiene Deleuze, cualquier tipo de trascendencia;

la ética solo puede comprenderse desde una substancia causal inmanente (Deleuze, 1999, p.103).

Conclusiéon

En resumen, hasta ahora nos hemos encargado de mostrar uno de los alcances del concepto de
inmanencia expresados en la teoria spinozeana y, simultdaneamente, de la manera en que Deleuze, a
partir de dicha nocion, postula la naturaleza del Ser es su potencia.

No obstante, para concluir es importante retomar el concepto de plano de inmanencia.
Deleuze (1995) hace hincapié en que “la substancia y los modos son en la inmanencia” (p.234). En
este sentido, la inmanencia se encuentra atravesada por la naturaleza de la substancia. Por este
motivo, el plano de inmanencia no necesita ningln objeto o sujeto que le sea de recipiente. El plano
es en si mismo, es causa de si, no recurre a una unidad trascendente. Este plano de inmanencia o de
consistencia no se trata, entonces, de un proyecto o de una intencion del espiritu, sino que “tiene
un sentido geométrico, seccion, interseccién, diagrama” (Deleuze, 2004, p.149). Vemos como
rechaza cualquier analogia. Por este motivo, Deleuze (1995) sefiala que “una vida es la inmanencia
de la inmanencia, la inmanencia absoluta: es potencia, beatitud completa” (p.234).

Spinoza presenta dos definiciones de lo que es un cuerpo. La primera es denominada
cinética y define al cuerpo como las relaciones de reposo y movimiento o de velocidad y lentitud
entre infinitas particulas. No define al cuerpo por sus érganos o sus funciones, sino que la forma y
las funciones que el cuerpo alcance dependera de las relaciones cinéticas que conforme. También
se define al cuerpo por su poder de Ser afectado o de afectar por otro cuerpo. Esta ultima definicion
es conocida como dindmica. Ambas constituyen la individualidad de un cuerpo. Estas proposiciones
conllevan a diferentes maneras de vivir, “ya no hay forma, sino tan sélo relaciones de velocidad
entre particulas infimas de una materia no formada. Ya no hay sujeto, sino tan sdélo estados

afectivos individuales de la fuerza anénima” (Deleuze, 2004, p.156). Vivientes cuyas partes se




e-ISSN: 1562-384X
Afio XXIll, Nimero 76 Julio-Diciembre 2019

DOI: 10.32870/sincronia.axxiii.n76

Revista de Filosofia, Letras y Humanidades UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras CENTRO UNIVERSITARIO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

transforman, varian, de infinitas formas, potencias heterogeneas desplazandose en un mismo
plano:
La Etica de Spinoza nada tiene que ver con la moral; Spinoza la concibe como una etologia, o
sea, como una composicion de velocidades y de lentitudes, de poderes de afectar y de Ser

afectado en este plan de inmanencia. (Deleuze, 2004, p.152).

Spinoza se refiere a que no sabemos lo que puede un cuerpo, en lo bueno y en lo malo. Se trata de
otra manera de concebir la vida, ya no por una especie, sino por las relaciones que cada viviente
desde su individualidad es capaz de componer. Se trata de vinculos que se acomodan en medio de
—acordes a— cierto ritmo a otras cosas.

Ahora bien, una vida no solo implica las vivencias que atraviesan los vivientes, sino que la
vida es impersonal, indefinida, es decir, no termina en la muerte de una vida individual. Se trata de
“Una vida de pura inmanencia, neutra, mas alla del bien y del mal, ya que sdlo el sujeto que la
encarnaba en medio de las cosas la hacia mala o buena” (Deleuze, 1995, p.235). Una vida que se
encuentra en constante movimiento, cambiante, penetrada por acontecimientos, singularidades o

virtualidades que la hacen fluctuar.

Referencias
Deleuze, G.; y Guattari, F. (2006). Mil Mesetas Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G.; (1995). La inmanencia: una vida. Paris: revista “Philosophie”, Vol. VII, Nro. 47, pp.233-236.

Deleuze, G.; (1999). Spinoza y el problema de la expresidn. Barcelona: Muchnik Editores.
Deleuze, G.; (2004). Spinoza: Filosofia prdctica. Buenos Aires: Tusquets.

Deleuze, G.; (2005). Derrames entre el capitalismo y la esquizofrenia. Buenos Aires: Cactus.
Deleuze, G.; (2008). En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.

Mengue, P. (2008). Deleuze o el sistema de lo multiple. Buenos Aires: Las cuarenta.
Spinoza, B. (2004). Etica: demostrada segun el orden geométrico. Madrid: Editorial Nacional. Trad. Vidal

Pefia (1980).




